說明

每一個基督徒，從他重生的那一天起，就當好好地開始學習基督的基本功課。一方面他應該靠著主的恩典除去許多舊的習慣、舊的看法；另一方面，他應該與操練上有認識的學習。有了這些基本的學習，才能盼望在生命上更進深的長進。

本書是為著幫助基督徒學習這些基本的功課而編寫的。全書分上下兩冊，每冊包括十二篇文字。盼望讀者把每篇文字都仔細地讀，並且多有禱告，求神帶領，能在生活中實行出來。在讀的時候，要先把每篇篇首所提出的聖經章節找出來仔細讀過，然後再讀正文。文內附引的常溫習，

但願神賜福給本書和它的讀者。
奉獻

在神面前確立一個問題，就是基督徒奉獻的問題。

我們在神面前確立一個問題，就是基督徒奉獻的問題。

一個人不能無所事事，就看神救他得救得好不好。如果他好像給了主一塊餅，相信主耶穌，好像作了基督徒信徒信神沒有光榮，要對這樣的人談到把自己奉獻給主的話，也是沒有什麼用處的。他信主的時候就信得好，他一來就來得不對，要盼望這樣的人能有奉獻，那是不可能的。

關於奉獻的道，新約舊約都有。在新約中像羅馬書第六章和第十二章，都談到奉獻的事。

舊約中關於奉獻的話，是特別指着亞倫和亞倫一家的事。出埃及記第二十八章，第二十九章，和利未記第八章，都是講亞倫和他的家如何被獻上。中文的「承接聖職」在原文意思就是奉獻。
一 奉獻的根據

所以才為替他們死而復活的主活。人為着主活，是因著被主的愛所激勵。愛把我們圈住了，我們逃不掉了。人被愛摸著的時候，就有這個味道。我們給它繃住了，我們沒有辦法。祂為着我們死，我們今天該為着祂活。所以愛是人來奉獻的根據。人要在主面前有奉獻，總得看見主的愛。看見了主的愛，奉獻就成了自然的結果。

奉獻是根據於主的愛，奉獻也是根據於主的權利，也就是哥林多前書六章十九節、二十節所講到的真理。那就是說：你們不是自己的人：你們是重價買來的。我們乃是被主買來的人。今天我們為著主的愛來奉獻。沒有這個緣故，我們對主就捨去自己的主權。我們不再是自己的人，我們是屬主的人。我們必須在我們的身體上榮耀祂，因為我們既不是我們自己的人，我們是被主買來的。主在十字架上所流的血，就是祂所付的代價。所以為着主的權利的緣故，我們也是主的人。
我們總得清楚地看見，我們是被主買來的人，是主出最高的代價買來的。祂買我們不是用金子，也不是用銀子，乃是用祂的血。這裏面有主的愛，也有主的權利。因着主的愛的緣故，我們揹選事奉祂；因着主的權利的緣故，我們聖潔。

二 奉獻的意義

單單受愛的激勵，還不是奉獻。聖經認識了合法的權利，也還不是奉獻。奉獻的根據是屬靈的權利，奉獻的根據是超越過人間感覺的愛。因着這兩個緣故，我們非歸於主不可。

三 奉獻的人

現在我們先看出埃及記二十八章三節，二十九章一至二節，三節，四節，九節，十節等處聖經。
我們讀了這幾處聖經，就看見奉獻是一件相當特別的事。全以色列是神所揀選的國（出十
九章五至六節），但並不是全以色列都能承當聖職。在以色列人中有十二個支派，神揀選了的支派：良三十二至
十三節），但它也並不是一個奉獻的國。在以色列人中有十二個支派，神揀選了的支派，但十二支
派沒有個個都能承當聖職。在十二個支派裏面有利未支派，是神揀選的支派。全以色列不能承
接聖職。人必須屬於這一家，他才能奉獻。只有這一家，——亞倫的家，——裏面的人，是作祭司的，才能奉獻。

謝神，今天我們是這一家裏面的人。信主的人是這一家裏面的人。所有蒙恩得救的人，
都是祭司（申一章五至六節）。神揀選我們作祭司。在當初的時候，只有亞倫一家人才能奉獻，所以人
進去，必被治死（民十八章七節）。我們要記住，只有神揀選作祭司的人才能奉獻。他自己從
一家的人才能奉獻。今天神揀選我們作祭司。我們就是這一家裏面的人，我們就是這一家的人。

在這裏，還要看到一點，就是：不是人揀選神而去奉獻，乃是神揀選人才來奉獻。凡以
為知道，因你看得起來神，你尊重神，所以事奉神。不是神把自己挑選為你，是神挑選為你。神揀
選你，是神揀選你。聖經告訴我們，祭司穿的
聖衣是為着榮耀，是為着華美（出廿八章三節）。奉獻是神揀選你，是神揀選你。
來，是神叫你來事奉祂。我們好像能夠轟口說，我們有這樣一位的主！主有我們這樣的一個僕人，這有什麼希奇？希奇的乃是我們有這位一位的主！我們要看見，奉獻乃是奉獻是我們事奉神的人，乃是受了尊敬的人。並不是我們高抬了神，好像我們本來有什麼榮耀似的。奉獻乃是奉獻，奉獻不是我們犧牲，我們應當跪下來說：感謝神！我能有分，在事奉神的這個人身上我也有分。嘆！世界上不知道有多少的人，竟然我這一個人能夠有分；我達到這樣的幫助，乃是滿了被神榮耀的。奉獻乃是奉獻，奉獻是我們事奉神的人。奉獻乃是奉獻，奉獻不是我們犧牲，我們應當跪下來說：感謝神！我能有分，在事奉神的這個人身上我也有分。嘆！世界上不知道有多少的人，竟然我這一個人能夠有分；我達到這樣的幫助，乃是滿了被神榮耀的。奉獻乃是奉獻，奉獻不是我們犧牲，我們應當跪下來說：感謝神！我能有分，在事奉神的這個人身上我也有分。嘆！世界上不知道有多少的人，竟然我這一個人能夠有分；我達到這樣的幫助，乃是滿了被神榮耀的。奉獻乃是奉獻，奉獻不是我們犧牲，我們應當跪下來說：感謝神！我能有分，在事奉神的這個人身上我也有分。嘆！世界上不知道有多少的人，竟然我這一個人能夠有分；我達到這樣的幫助，乃是滿了被神榮耀的。奉獻乃是奉獻，奉獻不是我們犧牲，我們應當跪下來說：感謝神！我能有分，在事奉神的這個人身上我也有分。嘆！世界上不知道有多少的人，竟然我這一個人能夠有分；我達到這樣的幫助，乃是滿了被神榮耀的。奉獻乃是奉獻，奉獻不是我們犧牲，我們應當跪下來說：感謝神！我能有分，在事奉神的這個人身上我也有分。嘆！世界上不知道有多少的人，竟然我這一個人能夠有分；我達到這樣的幫助，乃是滿了被神榮耀的。奉獻乃是奉獻，奉獻不是我們犧牲，我們應當跪下來說：感謝神！我能有分，在事奉神的這個人身上我也有分。嘆！世界上不知道有多少的人，竟然我這一個人能夠有分；我達到這樣的幫助，乃是滿了被神榮耀的。奉獻乃是奉獻，奉獻不是我們犧牲，我們應當跪下來說：感謝神！我能有分，在事奉神的這個人身上我也有分。嘆！世界上不知道有多少的人，竟然我這一個人能夠有分；我達到這樣的幫助，乃是滿了被神榮耀的。奉獻乃是奉獻，奉獻不是我們犧牲，我們應當跪下來說：感謝神！我能有分，在事奉神的這個人身上我也有分。嘆！世界上不知道有多少的人，竟然我這一個人能夠有分；我達到這樣的幫助，乃是滿了被神榮耀的。奉獻乃是奉獻，奉獻不是我們犧牲，我們應當跪下來說：感謝神！我能有分，在事奉神的這個人身上我也有分。嘆！世界上不知道有多少的人，竟然我這一個人能夠有分；我達到這樣的幫助，乃是滿了被神榮耀的。奉獻乃是奉獻，奉獻不是我們犧牲，我們應當跪下來說：感謝神！我能有分，在事奉神的這個人身上我也有分。嘆！世界上不知道有多少的人，竟然我這一個人能夠有分；我達到這樣的幫助，乃是滿了被神榮耀的。奉獻乃是奉獻，奉獻不是我們犧牲，我們應當跪下來說：感謝神！我能有分，在事奉神的這個人身上我也有分。嘆！世界上不知道有多少的人，竟然我這一個人能夠有分；我達到這樣的幫助，乃是滿了被神榮耀的。奉獻乃是奉獻，奉獻不是我們犧牲，我們應當跪下來說：感謝神！我能有分，在事奉神的這個人身上我也有分。嘆！世界上不知道有多少的人，竟然我這一個人能夠有分；我達到這樣的幫助，乃是滿了被神榮耀的。奉獻乃是奉獻，奉獻不是我們犧牲，我們應當跪下來說：感謝神！我能有分，在事奉神的這個人身上我也有分。嘆！世界上不知道有多少的人，竟然我這一個
羊的肩，是給我們看見主耶穌的榮耀方
面的事。餅是素的，給我們看見祂那最高的人性。祂是沒有話的，沒有瑕疵的完全人，祂是滿

有膏油，滿有聖靈的人；祂的性情、祂心裏的感覺、祂屬靈的知覺，都是頂細頂嫩的，細嫩得像
一個薄餅一樣，一碰就要碎的，是充滿了感覺和同情的。這些東西，要擺在亞倫的手中，要亞倫
在神面前舉起來搖一搖，然後再加在燔祭上燒掉，這個就叫作奉獻。

在這裏我們要加上一點解釋。在希伯來文裏，「承接聖職」這個詞的意思，乃是「充滿這
手」，或作「把手充滿了」。達祕譯本和楊氏聖經彙編都有這樣的註解。本來手是空的，現在把
它裝滿了。亞倫的手裏拿着那麼多的東西，就是充滿了主的時候，這就是奉獻的時候。手
裏充滿的時候，這就是奉獻。因為什麼叫作奉獻？就是神要亞倫一家的人來作祭司，來事奉祂。可
是亞倫來的時候，不
可冒昧而來。他的罪孽必須先解決；他必須在基督裏蒙悅納；並且，他的手裏手表示作事
就像保羅所說：「我以神的慈悲勸你們，將身體獻上，當作活祭：你們如此事奉，乃是理所當
然的。」（羅十二章一節）

你必須來到主的面前看見：我一生一世只有一條路，就是事奉神。我沒有別的路，事奉神
是我的路。我為着事奉神，我把整個身體獻上。從今以後，我的耳朵是為着主而聽，我的手是
為着主而作，我的脚是為着主而跑。我這兩隻耳朵只聽主的話；我這兩隻手只作主的事，我這兩隻腳只跑主的路。我在這裡作事，就是為著奉獻。我獻上一個祭，我獻上一個寶貴的身體，把基督顯出來，這一個舉動叫作奉獻。就是這一個時候，神說是奉獻。

所以奉獻乃是我摸著主的愛，我也看見主的權利，因著這兩個，我就來到神的面前要求事奉。神啊，我要事奉你。今天我選擇來事奉你。我是靠著主蒙恩得救的人，我也是靠著主蒙恩得救的人，好好的在事奉你的大事上，也讓我的靈士有一點分，求你憐憫我，叫我在事奉你的事情上也有一點分。現在求你在許多事奉你的人中，也讓我有幾分，不把我湊掉。

你就是這樣在主的面前，一切都是為著主的事，一切都是為著主的事。羅馬書第十二章所說的，把整個身體獻上。羅馬書第十二章是說整個身體的奉獻，正是前面所說的耳朵和手腳的獻血。羅馬書第六章是說肢體的奉獻，正如前面所說的耳朵和手腳的獻血。羅馬書第六章是說肢體的奉獻，正如前面所說的耳朵和手腳的獻血。這樣，舊約和新約就完全合起來了。
奉獻的目的，不是為着神去傳道；奉獻的目的，不是為着神去作工；奉獻的目的，乃是為着事奉神。

奉獻的目的，是準備着在那裏服事。我們要記得，奉獻的目的，乃是為着神去事奉。事奉這個詞，在原文裏的意思，就是像我們平常所說的伺候神。

我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，\n
我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，\n
我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，\n
我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，\n
我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，\n
我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，\n
我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，\n
我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，\n
我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，\n
我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，\n
我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，\n
我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，\n
我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，\n
我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，\n
我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，\n
我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，\n
我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，\n
我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，\n
我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，\n
我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，\n
我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，\n
我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，\n
我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，\n
我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，\n
我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，\n
我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，\n
我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，\n
我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，\n
我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，\n
我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，\n
我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，\n
我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，\n
我們不作基督徒，就不要看見，從今以後，\n
我們不作基督徒，就不要看起來，這不是我們的意思。我們還得忠心作事，努力生產，積極作工。
我們要在神面前看見：我一生一世是順着事奉神的路來走，一切的事都是為著運行神的旨意，討神的喜悅。奉獻的實際就是這樣。奉獻就是說：主，我是你的。我給你一個機會，你給我一個權利，叫我能夠到你面前來事奉你。奉獻就是說：主，我是你的。我的耳朵是血所買回來的，是屬於主的。我的腳是血所買回來的，是屬於主的。我們不是求人來奉獻，我們乃是求人告訴人，在這裏有一條路可以奉獻，有一條路可以來事奉神。在新約中，也是說憑着神的慈愛你們，你們就得把自己獻上，這是理所當然的事。如果把奉獻看得是我們肯不肯的問題，我們能奉獻，還是在神的大恩典。我們要看見，能夠得着權利作神的僕人，應該是我們一生最大的榮耀。如果一個人能夠有分於事奉神，更有何等大的事。你想我們的神是誰？你總得看見祂的榮耀。這樣的人蒙恩得救是快樂的事。我們要在神面前看見祂的榮耀，你才會看見這一個事奉是何等大。
口 裏 承 認 的 緊 要

讀 經 羅 馬 書 十 章 十 節。 咎 當 二 十 九 章 二 十 五 節。

馬 太 福 音 十 章 三 十 二 至 三 十 三 節。

一 個 人 一 信 主， 就 應 當 在 人 前 承 認 主。 人 信 了 主， 必 須 口 裏 承 認 主。

口 裏 承 認 主， 是 非 常 緊 要 的 一 件 事。

(一) 一 信 就 要 開 口

一 信 主， 不 應 當 隱 藏。 人 信 了 主， 必 須 口 裏 承 認 主。

話， 三 歲 的 時 候 還 不 會 說 話， 那 我 們 要 怎 樣 想？ 難 道 這 是 發 聲 特 別 慢？ 要 到 了 三 歲 才 會 說 一 二 三 四， 到 了 五 歲 才 會 喊 爸 爸 媽 媽？ 小 的 時 候 是 會 喊 爸 爸 媽 媽， 恐 怕 一 輩 子 都 不 會 喊。 照 樣， 如 果 初 信 的 人 在 信 主 之 後 立 刻 承 認 主， 恐 怕 要 紛

身 成 爲 喊 吧。 小 的 時 候 不 會 說 話， 可 能 在 大 的 時 候 也 不 會 說 話。 有 的 人 作 了 十 年 二 十 年 的 基 督 徒 還 是 呼 吧， 因 爲 第 一 個 禮 拜 第 二 個 禮 拜 是 呼 吧， 就 是 這 樣

吧 到 老 了。 承 認 主 是 在 初 信 的 時 候 就 開 始 的。 一 信 主 就 開 始， 以 後 承 認 的 路 就 打 通 了。 如
果一個人在頭幾個禮拜、頭幾個月、頭一年是啞吧，他可能會啞吧一輩子。所以人一信主，就得
盡力地去向人說到主。即使覺得不容易說，不歡喜在人面前說，也得說。總得在你親戚朋友面
前說。如果不學習公開地說，恐怕要一輩子在神面前成為一個啞吧。我們不盼望有啞吧的信
徒，所以我們必須在一起頭的時候，才會開口，就學習開口。在起頭如果不行，後來就越
得有行的。除非神有特別的憐憫，有復興，他才會開口，可是那一個相當費事。我們不盼望有啞吧的信
徒，所以我們必須在一起頭的時候，才會開口，就學習開口。在起頭如果不行，後來就越
得有行的。除非神有特別的憐憫，有復興，他才會開口，可是那一個相當費事。我們不盼望有啞吧的信
徒，所以我們必須在一起頭的時候，才會開口，就學習開口。在起頭如果不行，後來就越
得有行的。除非神有特別的憐憫，有復興，他才會開口，可是那一個相當費事。我們不盼望有啞吧的信
徒，所以我們必須在一起頭的時候，才會開口，就學習開口。在起頭如果不行，後來就越
得有行的。除非神有特別的憐憫，有復興，他才會開口，可是那一個相當費事。我們不盼望有啞吧的信
徒，所以我們必須在一起頭的時候，才會開口，就學習開口。在起頭如果不行，後來就越
得有行的。除非神有特別的憐憫，有復興，他才會開口，可是那一個相當費事。我們不盼望有啞吧的信
徒，所以我們必須在一起頭的時候，才會開口，就學習開口。在起頭如果不行，後來就越
得有行的。除非神有特別的憐憫，有復興，他才會開口，可是那一個相當費事。我們不盼望有啞吧的信
徒，所以我們必須在一起頭的時候，才會開口，就學習開口。在起頭如果不行，後來就越
得有行的。
我們看見有的人信主，起初是猶豫不定的，但是等到他站起來說「我信了耶穌」，就決定
了。基督就怕不說，他如果一說出來，這一步一踏上去，就定了。許多人信主，起初的時候，
也許還在那裏搖幌不定，說這一說「我信」就牢靠了。

（三）承認了，就省去麻煩

你心裏相信，口裏承認之後，你就會得到很大的益處。這一個能使你省去將來許許多多的
麻煩。

你如果不開口說「我已經跟從了主耶穌」，我已經是屬乎主的人了，無論如何，別人總看你是
和他們一樣的人，結果，他們一有犯罪的事，一有情慾的事，就要把你算作他們中間的一分子。

你心裏覺得你是一個基督徒，不好和他們混在一起，但是你又不能拒絕他們，你要勸他們
的喜歡。你想出一個理由來推辭，你一次又一次地用理由來推辭，也許給你推辭了。下次
他們還不論拉你，你又得想出一個理由來推辭。你一次兩次用理由，想法子推辭，別人就不
大會來強你。

如果不開口承認，如果不把口承認，如果不把事聖俗二分，那一個難處，比明顯地作基督徒
不知道要加多少倍。你沒有法子脫離。你不能每一次都推說頭痛，都推說事忙，你不能天天用
理由去推。所以，
你第一天就得宣告说：我已经相信了主耶稣，我已经接受了主耶稣。你这牌子一挂出去，你的同事，你的同学，你的亲戚，你的家眷，都知道你这一副牌是这样的，你就会省去许多麻烦。

（四）不承认主，良心有控告
人如果不开口承认主，还有一个人，认为有危险的。犹太人拒绝主耶稣，拒绝得顶利害，反对主耶稣，也反对得顶利害。到了第十二章，圣经又记载说，有许多犹太官长，偷偷地相信了主耶稣，只因怕
人把他们赶出会堂，就不敢承认。犹太人的会堂是什么地方？是高座的舒服不舒服？承
人是不在那里的，他在那里，舒服不不舒服？承
人是不加口承认，他就觉得更难受。

犹太人会堂的情形，就是代表世人反承主的情形。人对
主耶稣，实在是那里非难，深深
在那裏覺得說，這一個拿撒勒人耶穌，是他們的難處，他們有各種各樣的話，在那裏反對我們的主。在這一種情形之下，你能在那裏聽他們，而在外面裝著說，你的是和他們一樣的人？裝假是痛苦的，裝假是難難的，你要用力量管住你自己，勉強你自己，一點意思要說，這一個人是神的兒子，我要信祂，難道你沒有這一點意思要說這樣的話嗎？要相信，我已經相信了。難道你沒有這一點意思要說這樣的話嗎？

請問，難道你因著要得人家的尊敬，要得人家的地位，就在那裏勉強地把你自己的口封住嗎？我們曾想到，約翰福音第十二章的那幾個官長，還是被趕出會堂的也好，還是承認主痛快得多。如果是假信，那無所謂，如果信是真信主，又要假冒說，你對反對主的人都要和我們對調，我們寧可不要。他們在那裏，反對主的時候，你心裏覺得不平安，而你口裏卻要說，這是很有趣的事，這豈不是為人最痛苦的一件事，

不承認主是一件最痛苦的事。在人面前不承認出來，這是最難受的。那幾個官長的地位，如果要和我們對調，我們寧可不要，他們太難受了。你如果不這樣作，你的難處還要大，你的心還要難受。引一個例子，如果你聽見有人在那裏寫著惡意誹謗你的父母，說你的父母是怎樣怎樣的人，而你還要坐在那裏讀，不止，你還裝作和他們表同情。請問你，你這一個人是什麼人？何況我們
果行行為不好一點，誰也不會去說他。但是如果你站起來承認說「我是基督徒」，你的行為不好，就會有人來說話，馬上有人責備你。只要行行為好，不要口裏承認主，乃是留下機會叫他自己逃避人的責備。所以千萬不要相信說，行為改了就行。口裏的承認，絕對不可少。開口承認，是絕對應該作的事。

（二）

怕基督徒作不到底

有的要問：我口裏一承認，如果我基督徒作不到底，豈不是要鬧笑話嗎？也許過了三五年，基督徒作不好了，那怎麼辦？所以，還是不說的好。等我過了幾年，行了再說吧。

你們可以對他說：你如果怕行為不好，怕跌倒，就不承認我們有把握。你說：你現在進的機會，比往後的機會多得多，你才往前進的可能不大。你如果想等行行為好了才開口，那一個口就一輩子都開不起来。你一輩子都是口吧，行行為好的機會多得多了。如果要等到行行為好了才開口，開口的機會就沒有。你口裏承認，雖然兩個都沒有。

有一件事可以安慰我們的，就是神不至於拯救我們的神，神也是保守我們的神。拯救好像
什麼？拯救好像把一件東西買回來。保守好像什麼？保守好像把那一件東西擺在他自己手
裡。請問，世界上有幾個人買東西是預備丟掉的？我們把一隻錶買回來，是想用它五年十年，
不是買了回來就丟掉。神救了我們，是要保守我們。神救了我們，祂 如果不保守你，就不會出這麼大的代價。保守你，是神的旨意；保守你，是神的計畫。你不要怕站起來說：「我是信主的」，過幾天不行了，怎麼辦？請你不要自己掛慮這個，
讓神來負責好了。你還是簡簡單單地站起來說：「我是信神的」。你把你自己交託給神，神必
定要保守人的得救，因為有保守，救贖才有意義。

（四）怕人

有的人不敢承認，乃是因爲怕人。有許多人的確確心裏沒有別的意思，他很樂意站起來
承認，可是他把別人的面孔看一看，就不敢說了。許多人就在這裏磕着難處，就是怕人，沒有膽量開口。他本
來就是膽怯的人，不止對於信主的事膽怯。你要他在人面前表示說：「我是信主的人」，異像要他
的命。他就是不敢開口。但是，這樣的人要聽神的話。箴言二十九章二十五節：「懼怕人的，陷入網羅。」看見人就
怕的，就陷入網羅。你在那裏怕，就造成了一個網羅。你怕，你就落到網羅裏。這一個網羅，就是你自己的，怕自己所造出來的。其實，你所怕的那一個人，也許他很喜歡你，難說，即使他不喜歡你，也不一定像你所想像的那樣可怕。

有一個故事，大意是這樣：有兩個人，是同事。一個信主了，一個沒有信主。信主的那一個膽子非常小，沒有信主的那一個膽子也非常小。信主的那一個因膽子小，不敢向那一個同事講話。他在家裏，看得緊緊地對他說：「我這一個膽子小得不得了，沒有三個月的工夫不敢告訴你。現在我害怕，恐怕你去講話。」

有一天，信主的那一個實在忍不住了，他就對他講話。那天，那人對他說：「我也有三個月的工夫，要問你為什麼和從前不一樣，卻不敢問。」

這人說：「你是一個好人，我們跟從神的人，不應當作一個怕人的人。你是一個好人，我們跟從神的人，應該作一個好人。這一個好人的心，就不能作一個好人。基督徒必須有膽量，告訴親戚朋友，必須有膽量在私人面前，在公衆面前，承認自己是基督。
認主是誰。從起頭，我們就得走在這條路上。

（四）怕羞

還有人是因為怕羞。他覺得作基督徒有羞恥。在不信的人面前，確有這個味道。今天

如果你說你在研究什麼技術，別人就會說你是有前途的人。如果你說你在研究什麼哲學，別人

也會說你是有思想的人。你說作別的事，都不會覺得羞恥。說別的不覺得有差恥，但一承認是基督徒，就覺得有差恥的感覺。可是我們必須把這種感覺打破。不錯，人是覺得作基督徒

差事。我們今天為着主在人面前所受的羞恥，遠趕不上主在十字架上為著我們所受的羞恥。所以，就是有羞恥，也應該一點不希奇。我們應該知道我們是屬乎主的。

聖光照耀，照出我們的如夜天良。

另一面，有一首詩相當好，它說：「因你害羞，同時旭朝也可面紅不認太陽。是你放射神

的光彩，照亮我們的如夜天良。」（詩歌增訂舊譯本第三五五首第三節）如果主恩待我們，主拯救我們，我
你們能夠以承認祂為羞恥的話，那麼旭朝也能夠以承認它光明的太陽為羞恥了。今天主恩待
了你，主拯救了你，主扶持了你，主要把你的福到天上，而你竟以承認祂為羞恥，那就所有的恩
典都是可羞恥的，就可以都不承認了！主在你身上作了這麼多的事，你還以承認主為可羞恥的
嗎？沒有那個可能。

事實上，要當覺得羞恥的，是荒宴醉酒，放蕩無度，行事暗昧，犯罪作惡。主救我們脫離了這
些，我們當覺得羞恥才對，怎麼可以有羞恥的感覺呢？我們承認主的人，不是羞恥的，承認
主的人，是可榮耀可喜樂的。我們乃是永遠不沉淪，不被神定罪，不接受審判，不致永遠離開神榮
耀的臉面的人。我們是跟從羔羊的人，我們是與羔羊永遠在一起的人（啓十四章四節）。人把羞恥
的觀念加在我們身上，是完全不對的。我們當當很勇敢地站起來說，我們是屬乎神的，我們是
可榮耀可喜樂的。

彼得平生是一個相當好勝的人，在門徒中間什麼事情都想出人頭地，什麼事情都想走在別
人的前面。但是有一天，彼得因為不承認主，就像一隻小鼠一樣，被人一問，就膽怯。彼得在
所有的人也是同拿撒勒人耶穌一樣的，他就發抖了，就在人面前起誓了。這真是不像樣子。
彼得在那裏是最羞恥的，彼得的不承認是最羞恥的。（太廿六章

一切沒有膽量開口的人，都是羞恥的人。真的榮耀的人，即使燒在火裏，浸在水裏，也要承

誦

「口裏承認」
承認主和主的承認

主說：凡在人面前認我的，我在天上的父面前也必認他。（太十八章三節）

承認主是在主面前的，必定是在人面前也必認他。 SITE

我們承認主，將來主也要承認我們。（太十六章三節）

承認主是在主面前的，必定是在人面前也必認他。 SITE

承認主和主的承認

承認主是在主面前的，必定是在人面前也必認他。 SITE
这一個比較有多大！你不過是在人面前承認你所信的這一位超越一切的人，是千萬人中的第一人，說祂真是神的兒子。主卻是在天父的面前，在神的使者面前承認你。你如果覺得在人面前承認這樣的主是困難的事，那麼到那一天，當主在父的榮耀裏降臨的時候，祂承認你這樣的主，也是何等困難的事。今天我們如果覺得在人面前承認永生神的兒子耶穌基督有困難，那麼到有一天，當我們的主同來的時候，祂在父的面前，在衆榮耀的使者面前承認我們，也要覺得困難。這是何等驕傲的一件事。

事實上，我們今天承認祂一點都不難；比起祂的那一個承認來，一點都不難；祂的承認我們，是沒字回到家裏，我們並沒有什麼好。將來祂既然肯承認我們，祂的承認我們，是千萬不要暗暗地作一個基督徒！
我們每一個基督徒都應當常有聖靈聽禱告的經歷。這是基本的經歷。如果你過了這些日子，還得不著聖靈聽禱告，你就不行。你還要問有一個信主的人，你學了禱告沒有？神有沒有聽你？沒有聽就不行。因為禱告不是對空氣說話，禱告的目的就是在得着答應。沒有答應的禱告是白禱告。基督徒必須學習禱告，得着答應。你已經信了主，你的禱告總要蒙神垂聽。此禱告方足。禱告不止是考驗神謙卑的，更是考驗神的答應。禱告這件事是最深的主，是最淺的。不但到一個地方，人學了一生都學不好。許多禱告的問題，是最難的，又是最淺的。深到一個地方，人學了一生都學不好。許多禱告的問題，是最難的，又是最淺的。禱告的時刻，還得沒有把禱告學好。可是，又淺到一個地方，人學了一生都學不好。許多禱告的問題，是最難的，又是最淺的。禱告的時刻，還得沒有把禱告學好。可是，又淺到一個地方，人學了一生都學不好。許多禱告的問題，是最難的，又是最淺的。

所以人一信主，就要學習禱告得着神的答應。這一件事，盼望每一個新信主的人都注意它。
信，如果按照这几件去作，祷告就可以得着答应。我们也很相信，这几件条件对于多人祷告的人也能适用。这些都是基本的条件，我们非注意不可。

### 要求

- **所有祷告，都应当在神面前真实地求。**
- **有一位弟兄在得救之后，天天都祷告。一天，有一位妹妹问他，他说：**
  - 你祷告有没有得着神听见？
  - 他觉得希奇，祷告就是祷告，祷告使神不听？
  - 他想了想，到底祷告了他祷告了他祷告。
  - 他就说，有祷告，也要祷告，也祷告，也祷告。
  - 他好像明天出太阳，你祷告也出来，不祷告也出来。

- **主说：**
  - 吩咐的，就给祂开，吩咐给祂开。
  - 如果你只在那旁边，主并不在那里面，主不在那里面，也不祷告也不祷告。

- **主说：**
  - 吩咐的，就给祂开，吩咐给祂开。
  - 你到底要什么，你要祷告，你要祷告。

- **主说：**
  - 吩咐的，就给祂开，吩咐给祂开。
  - 你在要祷告，要在祷告。

- **有的时候，那里有一件东西，你要祷告，祷告。
  - 你有祷告，你要祷告，你要祷告。

- **主说：**
  - 吩咐的，就给祂开，吩咐给祂开。
  - 你要祷告，你要祷告。

- **他作基督徒作了一年，一个祷告。**

- **有的时候，那里有一件东西，你要祷告，祷告。
  - 你在要祷告，你要祷告。

- **奇怪的事，就是有人到神面前去，却不祷告。
  - 你要祷告，你要祷告。

- **祷告。**

- **祷告。**
一、難處就在不求。攔阻是在我們這邊。你禱告，你必須說出你缺少什麼東西，你要什麼東
西，不要包羅萬象地禱告一下，得着不得着又不在乎。

初信的人要學習一個功課，就是要禱告，並且要禱告得有一個專一的目標。你們得不着，
是因為你們不求。許多人禱告的行爲是有的，但是並無所求。
在神面前，花了十天八天，卻是沒有用處的。

兩個鐘點，甚至花了十天八天，這是沒有用處的。
我們禱告，你們也要禱告，要有專一的目標。

兩個鐘點，乃至花了十天八天，卻是沒有用處的。
你們要專一，要這一件東西。

禱告就有二十四分，五十個鐘點，等一等等。你們要這一件東西，
你們要專一，要這一件東西，他說不知道。許多人禱告得
長，可是不要東西，真是一件怪事。

我們應該在神面前求，但是在職業有第二個條件，就是不可妄求。
你們求也得不到，是因
為你們妄求。我們只能因著有需要而向神求，不能毫無理由，出乎範圍之外，隨便地求。不
可妄求。

（二）不可妄求

我們必須學習禱告專一。神聽你，你知道；神不聽你，你也知道。不然的話，好
像神聽不聽，都無所謂，那你以後一遇難處，再去禱告，就不行了。

禱告是攔蓁的，而難處是專一的，那就沒有辦法解決難處。必須有專一的
禱告，才能對付專一的難處。
要对付罪

（1）

有的人求是求了，也沒有求到，可是神還是沒有答應他的禱告。那是因為有一個罪，是你自己知道的罪在心裏，要天上的月亮，神不願做那樣的事。所以你的禱告，順服神的旨意，就不會沒有結果。你的心裏要實實在在地保留下來。
審言二十八章十三節：『遮掩自己罪過的，必不亨通；承認離棄罪過的，必蒙憐憫。』

失在你心裏，如果你承認，捨不得，放不掉，那你棄告也沒有用。所以你一起頭作基督的工作，

不能在心裏面留下一個罪，注重大一個罪。

我們不要再在心裏存留什麼捨不得的罪，所有的罪都得承認是罪，直到把它們擺在血的底面放不掉。這樣的人的棄告，主必不聽。只要你有一個罪，就夠攔阻你的棄告蒙神垂聽。所

以，我們不要再在心裏存留什麼捨不得的罪，所有的罪都得承認是罪，直到把它們擺在血的底面放不掉。這裏的一個人，是心裏注重大一個罪，留不下一個罪，主必不聽你的棄告。

主必承認，你必須對主說：『有一個罪，是我心裏所注重的，我放不掉；現在求你赦免我，我要離棄它。』主就要求神施恩，保守你不跌倒，在行為上聖潔，

同時在你心裏面，必須徹底恨惡所有的罪，

不能在心裏面留下一個罪，注重大一個罪。罪在你裏面，你棄告就沒有用；求必不聽你的棄告。
還有一個條件，就是在積極方面應當信。這也是不可少的，至少，禮告就沒有用。馬可福音第十一章那一段故事，講禮告的時候應當信，是相當清楚的。主耶穌說：凡你們禮告祈求的，就是信得着的。基督徒常常有一個錯誤，就是把這一個「信」字，從是得着、上拋下來，去挂在「必得着」上。他們禮告主，以為相信必定得着。是一個很大的信心。他們禮告主，叫這一座山拋到海裏，信必定拋到海裏，去挂在「必得着」上了。聖經在這裏是說：我們的信心，是信「得着」的。但他們把信心從「得着」拋到「必得着」上，去挂在「必得着」上了。聖經在這裏是說：我們的信心，是信「得着」的。但他們把信心從「得着」拋到「必得着」上，去挂在「必得着」上了。聖經在這裏是說：我們的信心，是信「得着」的。但他們把信心從「得着」拋到「必得着」上，去掛住「必得着」了。聖經在這裏是說：我們的信心，是信「得着」的。但他們把信心從「得着」拋到「必得着」上，去掛住「必得着」了。聖經在這裏是說：我們的信心，是信「得着」的。但他們把信心從「得着」拋到「必得着」上，去掛住「必得着」了。聖經在這裏是說：我們的信心，是信「得着」的。但他們把信心從「得着」拋到「必得着」上，去掛住「必得着」了。聖經在這裏是說：我們的信心，是信「得着」的。但他們把信心從「得着」拋到「必得着」上，去掛住「必得着」了。
就必定沒有問題。如果他說一唉！我相信主必定醫治我的病一那就底下還得有許多「相信」。主耶穌是說，信是得着的，就必得着。不是說信必得着的，就必得着。掉一個頭就不行。弟兄姊妹，你看見那一個袋嗎？真實的信心，都是已成了；都是感謝神聽了禱告。什麼叫作信？我們還得多說一點。像疾病得醫治，我們可以從馬可福音裏找出具體的例子，來說明什麼叫作信。馬可福音裏有三句話是對於禱告特別有用處的，第一是主的能力的問題，第二是主的旨意的問題，第三是主的行爲的問題。

甲主的能力的問題

我們先看馬可福音第九章。第二十二節：「你若能作什麼。」我們在你若能三個字旁邊可以加上着重點。第二十三節的「你若能」加上引號，又加上驚歎號。現在從第二十一節講起。「耶穌問他父親說：「他得這病有多少日子呢？回答說：「從小時的時候。」耶穌對他說：「你若能。」在信的人，凡事都能。」主耶穌所說的。你若能，就是那一個父親所說的。你若能！父親說：「你若能作什麼，就求你幫助我們。」主耶穌說：「你若能！在信的人，凡事都能。」在這裏不是「你若能」的問題，在這裏是信不信的問題。
第一個問題要解決的，就是人在有難處的時候，充滿了疑惑，不相信神的能力。好像難處的力量比神的力量還要大。但是當這個父親疑惑神的能力的時候，主耶穌就責備他。「在聖經裏很少看見主耶穌說話像這一次這樣打斷人的話。主在那裏說：「你若能」，好像主在那裏發現你在聖經裏的疑惑。」馬可福音第二章記着主醫治一個麻子的事，主對那麻子說：「小子，你的罪赦了！」有幾個文士在心裏議論說：「這個人大概是什麼樣子的呢？他說僭妄的話了！除了神以外，誰能赦罪呢？在他們的心目中，只有神能赦罪。但是主對他們說：「你們心裏為什麼這樣議論呢？」主要給他們看見：主能赦罪，你這個人不能。在他們的心目中，赦罪是一件難事。可是，主叫他們看見，祂能赦罪，祂也能赦罪。在人看來，赦罪和叫難子起來行走，都是不可能的。但是主叫他們看見，祂能赦罪。在主這裏所作的，就是給我們看見神能。」

所以，我們在禱告中，有一點要當認識的，就是「神能」，就是在主並沒有「難子」的事！
（乙）主的旨意的問題——神肯

不錯！神能，但是我怎麼知道神肯醫治我？我不知道神的旨意，也許主不肯醫治我，怎麼辦？我們看另外一個故事。馬可福音十一章四十一節：「耶穌動了慈心，就伸手摸他說：『我肯，你潔淨了吧！』這裏不是說神能不能的問題，乃是說神肯不肯的問題。祂的沒有關係。所以第一個問題要解決的是神能；第二個問題要解決的是神肯。祂的能力無論多大，都與我沒有關係。神肯不肯，纔是問題。」

（丙）主的實行的問題——神肯

我們知道神能、神肯，還不夠，還要知道一件事，就是神肯。這要回到我們前面已提起的馬可福音十一章二十四節所說的話：「凡你們禱告所求的，無論是什麼，只要信是得著的，就必得着。」這裏是講到神肯。什麼叫做信心？信心不但相信神能、神肯，並且相信神已經作了，神已經成功了。你如果，

（丁）主的旨意的問題——神肯

不错，神能，但是我怎么知道神肯医治我？我不知道神的旨意，也许主不肯医治我，怎么办？我们看另外一个故事。马可福音十一章四十一节：『耶稣动了慈心，就伸手摸他说话：『我肯，你洁净了吧！』』这里不是说神能不能的问题，乃是说神肯不肯的问题。祂的没有关系。所以第一个问题要解决的是神能；第二个问题要解决的是神肯。祂的能力无论多大，都与我

（丙）主的实行的问题——神肯

我们可以知道神能、神肯，还不够，还知道一件事，就是神肯。这要回到我们前面已提起的马可福音十一章二十四节所讲的话：『凡你们祷告所求的，无论是什么，只要信是得着的，就必得着。』这里就是讲到神肯。什么叫做信心？信心不但相信神能、神肯，而且相信神已经作了，神已经成功了。你如果

（丁）主的旨意的问题——神肯

不错，神能，但是我怎么知道神肯医治我？我不知道神的旨意，也许主不肯医治我，怎么办？我们看另外一个故事。马可福音十一章四十一节：『耶稣动了慈心，就伸手摸他说话：『我肯，你洁净了吧！』』这里不是说神能不能的问题，乃是说神肯不肯的问题。祂的没有关系。所以第一个问题要解决的是神能；第二个问题要解决的是神肯。祂的能力无论多大，都与我

（丙）主的实行的问题——神肯

我们可以知道神能、神肯，还不够，还知道一件事，就是神肯。这要回到我们前面已提起的马可福音十一章二十四节所讲的话：『凡你们祷告所求的，无论是什么，只要信是得着的，就必得着。』这里就是讲到神肯。什么叫做信心？信心不但相信神能、神肯，而且相信神已经作了，神已经成功了。你如果
信心是得着的，就必得着。如果神给你话，你能信，有把握知道神能、神肯，你就能感恩神，说：「神已经作了」。许多人就是在这里误解了，所以神告诫我们不要误解，否则他一直在那里盼望得医治了我的病！感恩神，我得着了！感恩神，我清干净了！感恩神，我好了！所以，信心到了完全的时候，不但说神能、神肯，而且说神会。

神已经听了祷告，神已经作成功了！凡信是得着的，就必得着。许多时候，我们的信心都变小，就在那一段时间，我们的信心是得着的，所以老得不着。我们应当有得着的信心，所以老得不着。所以，信心到了完全的时候，不但说神能、神肯，而且说神会。

有一个简单的比方：就如有一个人听了福音，你问他：「你信了主耶稣没有？」他说：「我信了。」你问他：「你得救了没有？」他说：「我得救了。」你问他说：「我知道这也不行。」他又问他说：「我知道这也不行。」他又说：「我知道这也不行。」他又说：「我一定会得救。」

信心不是心理作用，信心乃是得着了神的话，很有把握地相信神能、神肯、神会。如果没有得着神的话，切不要作属灵的冒险去试探神。心理作用不是信心。就以疾病来说，凡是因
羅真的信心而得到的神的醫治，是不怕給醫生去檢查的。（可三四節）

還有初信的弟兄姊妹開始學習的時候，在禱告上，要分兩段。第一段是從沒有應許禱告到話語的成功。這一段是應許的時間。第二段是應許一直到應許的實現，有了話語，一直到話語的實現。

有些人在明白的禱告只有兩點：一點是我沒有，我跪下去禱告；一點是我得着，神給我東西。

方說我到主面前求神給我一隻錶，過幾天，給了我一隻錶。他們已經聽了我的禱告，有了這兩點。但是當中還有一點，就是我們信，這是有些人所不知道的。我禱告求一隻錶，到手裏；但是過幾天，神就到手。我們不能只看見有神無神兩點，我們必須看清有三點，在有神和無神中間，還有一點，就是神給我話語給我應許，我相信了，我喜樂了。也許要到第三天，錶才拿到手裏。但是神已經得着了。信徒應當有這一種靈裏的得着。
一年，一直禱告下去，還是兩手空空的；可是心裏面有了一點把握，感覺事情成功了，那時就要

你還求什麼？好多的基督徒都有這個經歷，就是祈求到一有信心，就得用讚美來禱告，不是用祈求來催促。因

你只能說：「主」我讚美你。你前一個月已經聽了我的禱告。這樣，你就必定得着。可惜有的人缺少知識，

像這個地方這麼徹底的。凡你們禱告祈求的，無論是什麼，只要信是得着的，就必定着。一入

神已經應許了，還在那裏祈求，以致祈求到反而信心都沒有。這是一個很大的損失。

馬可福音十一章二十四節的話是何等寶貴，全部新約中沒有第二個地方顯明什麼是信心

如果能夠看見這一件事，也就知道的知道什麼是禱告，禱告在主身上就要成為一個利害的東西

了。
（五）要一直地求

禱告還有點要注 意，就是要繼續，不可停止。路加福音十八章一節說：
"要人常常禱告，
不可灰心。" 有的禱告，要一直地禱告，禱告到一個地步，好像主覺得麻煩了，非聽我們不
可。這是又一種信心。主說，人子來的時候，還
得見世上有信嗎？這一個信心，和前面所說
的不一樣，但並不相反。馬可是說要禱告到有信心為止；
這裏是說要一直求，一直求。我在神面前一直禱告，禱告到有一天，神非作不可。

有許多人的禱告靠不住。禱告一天，禱告兩天，過了三個月忘記了。有的人禱告，連第二
次都沒有，根本他就沒有要。請你數數看，你有多少禱告是第二次在那裏禱告。許
多禱告，你自己忘記了你的禱告，怎能叫神有心聽你？你自己忘記了你的禱告，怎
能叫神有心聽你？你不要說神沒有信，神在那樣的
情境之下，受那樣的感動，才會一直地禱告。神
如果你說一件東西，你可以麻煩神。你如果真的要，就要一直求神
聽到。就是這樣求，求到神沒有辦法不聽你，求到一個地步，神必定要聽你。
三
禱告的實行方法

最好每一個基督徒都能預備一本禱告的簿子，一年預備一本，把禱告像記賬那樣記下來。

第四欄記神怎樣聽了禱告。這樣，你就知道，一撇之中，你問神要了多少，神聽你多少，還缺多

記禱告簿子有一個很大的用處，就是能知道到底你的禱告神有沒有聼。神的答應在人面前也是一種考
定。你自己有沒有本事。基督徒發熱心要事奉主，這是很好的事，但如果禱告得不着答應，那就沒有用
處。因爲如果往神那一邊路走不通，那麼在人這一邊的路也就走不通，在神面前沒有能力。

有一位弟兄，他曾記下一百四十個人名，為他們的禱告。他們總得尋求在神面前作有能力的人，才能在人面前起作用。

在人面前也就沒有能力。我們總得尋求在神面前作有能力的人，才能在人面前有用處。

有一個禱告簿子和禱告簿子的基督徒。盼望你能實行這個方法。你禱告幾件，神聽你幾件，要一項一項填進去。凡記在簿子上的禱告，在你沒有得着神答應以前，你要一直禱告。絕非神不放鬆，你從起
頭就應該有嚴格的操練。你在神面前必須這樣認真，一禱告就著禱告到得著，一點都不放鬆。你從起

使用禱告簿子的時候，要注意，有的事要天天記得禱告，有的事可以每禮拜輪流禱告一次。
這要看你禱告事項的多少而定。你如果求得少，就可以天天為你籤子裏的事項禱告。如果事項較多，你就得安排一下，禮拜一的禱告是從幾號到幾號，禮拜二的禱告是從幾號到幾號，禮拜三的禱告是你到底有多少籤子算一算。神已經給你籤子，你至少要寫下這些籤子，然後照着去求神。天都該有專一禱告的時間，像人分配時間作別的事一樣。天都該有專一的禱告，是一種蒙祝福的事。

至於馬太福音第六章主教我們的禱告，和禱告笠書第二章所說的禱告，以及為救會求神賜下亮光、生命、恩典、恩賜的禱告，那都是大事，不要列在普通的禱告事項裏面，而要天天去神面前祈求。

禱告有兩邊：一邊是被禱告者，那一邊是被禱告的這一邊先有改變，必先禱告的這一邊先有改變。如果那一邊的情形老不改變，我們不能再一直盼望被禱告的一邊改變，而自己這一邊卻不改變。我們不能一直盼望被禱告的一邊改變，而自己這一邊卻不改變。我是不是真的學習信？或者我有什麼別的應該學習的？我有什麼罪沒有對付？我們不能一直盼望被禱告的一邊改變，而自己這一邊卻不改變。
話，神就不能藉着我們去對別人說話，我們在神面前就成了沒有用處的人。

因此，我們需要豐豐富富地把神的話藏在我們心裏，我們才能夠知道神已往的路，才夠

聖經是一本利害的書，也是一本大書。我們一生之中，即使把所有時間都花在它裏
面，也不過能摸着它的一部分而已。一個人如果想不花功夫就明白聖經，那是不可能的事。所
以青年的基督徒應當賭緊花功夫在神的話語上，以便在中年的時候，在老年的時候，能有豐富
的話的緊要。

讀聖經的基本原則

第二，要背，要記。

第三，分析，綜合和比較。

第四，神的光照。

讀聖經的時候，總要按著四個次序，不能從第二跳到第三，也不能從第一跳到第三，第一，
是你把聖經裏的事實尋找出來。第二，你就把這些事實記牢，背熟。你得看清楚神的話是怎樣
說的，然後要記住它，不能漏掉，不能含糊，否則就沒有用處。第三，要把這些事實分析，綜合和
比較。當你在神面前能將這些事情分析得好，綜合得好、比較得好的時候，你就有機會可以得
着第四—神的光照。

聖經中包含了很多屬靈的事實。人面臨瞬息萬變的時候，就讀不出那些事實。如果能
經裏讀出事實來，那就已經得了一半以上的光了。因著神的光照，是光耀祂話語裏的事實。發
現事實，是讀經一半的工作。我們讀聖經，一定要把事實搜尋出來。

比方說，“地心吸力是一個事實。在牛頓以前，一直是有地心吸力的，但是幾千年來，人都
沒有發現。等到有一天，牛頓睡在樹底下，一個蘋果落到他面前，他才發現地心吸力的力。所
以，比方聖經裏面所說的，和聖經裏面所不說的，有很大的關係。有的地方說，有的地方不
說，有的地方這樣說，有的地方有另外一個說法。同一個字，有的地方是用多數，有的地方是
用單數。聖經裏，有的地方註重到主的名字，有的地方註重到人的名字。有的地方，把年數說
得相當清楚，但是有的地方，許多年數都不提，好像忽略了一樣。諸如此類，都是事實。

聖經是一點一滴都不能更改的。神的話這樣說，就是這樣。神的話一說出來，你就該知道神著
重的點是在哪裏。有許多馬鹿的人，聾人的話聽不準，聾神的話也聽不準；神的話著重在哪裏，

調 聖 錦

國 五
他們讀不出來，那一個字在哪裏，讀不出來。

所以，你要一要學習找出事實來，然後把它記住。

進一步分析、綜合，比較，你在神面前才有光。

這樣，自己有供應，也能供應別人。

我們在這裏不妨舉一個簡單的例子：我們仔細讀聖經的時候，就會發現新約裏面只有說

『在主裏』，只有說『在基督裏』，而不說『在耶穌基督裏』，這些都是事實。

我們在這裏不妨舉一個簡單的例子：我們仔細讀聖經的時候，就會發現新約裏面只有說

『在主裏』，只有說『在基督裏』，而不說『在耶穌基督裏』，這些都是事實。

我們在這裡不妨舉一個簡單的例子：我們仔細讀聖經的時候，就會發現新約裏面只有說

『在主裏』，只有說『在基督裏』，而不說『在耶穌基督裏』，這些都是事實。

我們在這裡不妨舉一個簡單的例子：我們仔細讀聖經的時候，就會發現新約裏面只有說

『在主裏』，只有說『在基督裏』，而不說『在耶穌基督裏』，這些都是事實。

我們在這裡不妨舉一個簡單的例子：我們仔細讀聖經的時候，就會發現新約裏面只有說

『在主裏』，只有說『在基督裏』，而不說『在耶穌基督裏』，這些都是事實。

我們在這裡不妨舉一個簡單的例子：我們仔細讀聖經的時候，就會發現新約裏面只有說

『在主裏』，只有說『在基督裏』，而不說『在耶穌基督裏』，這些都是事實。

我們在這裡不妨舉一個簡單的例子：我們仔細讀聖經的時候，就會發現新約裏面只有說

『在主裏』，只有說『在基督裏』，而不說『在耶穌基督裏』，這些都是事實。

我們在這裡不妨舉一個簡單的例子：我們仔細讀聖經的時候，就會發現新約裏面只有說

『在主裏』，只有說『在基督裏』，而不說『在耶穌基督裏』，這些都是事實。

我們在這裡不妨舉一個簡單的例子：我們仔細讀聖經的時候，就會發現新約裏面只有說

『在主裏』，只有說『在基督裏』，而不說『在耶穌基督裏』，這些都是事實。

我們在這裡不妨舉一個簡單的例子：我們仔細讀聖經的時候，就會發現新約裏面只有說

『在主裏』，只有說『在基督裏』，而不說『在耶穌基督裏』，這些都是事實。

我們在這裡不妨舉一個簡單的例子：我們仔細讀聖經的時候，就會發現新約裏面只有說

『在主裏』，只有說『在基督裏』，而不說『在耶穌基督裏』，這些都是事實。

我們在這裡不妨舉一個簡單的例子：我們仔細讀聖經的時候，就會發現新約裏面只有說

『在主裏』，只有說『在基督裏』，而不說『在耶穌基督裏』，這些都是事實。

我們在這裡不妨舉一個簡單的例子：我們仔細讀聖經的時候，就會發現新約裏面只有說

『在主裏』，只有說『在基督裏』，而不說『在耶穌基督裏』，這些都是事實。

我們在這裡不妨舉一個簡單的例子：我們仔細讀聖經的時候，就會發現新約裏面只有說

『在主裏』，只有說『在基督裏』，而不說『在耶穌基督裏』，這些都是事實。
這兩個意思不一樣。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們只能在基督裏，不能在耶穌裏。我們也只能在基督裏，不能在耶穌裏。
現在呢？主說：另外一位保惠師要來。我要死，我必要復活，我還要來。神賜下聖靈來，怎樣呢？我要在聖靈裏，我要到你們這裏來，我不撇下你們為孤兒。等一下你們又會看見我。我要在聖靈裏，後半是說基督在聖靈裏。我們看見（代名詞的更改）就是看見這兩位保惠師的不同。前者是說基督在聖靈裏，後半是說基督在聖靈裏。前半是說在聖靈裏。聖靈是主耶穌的第二個自己。子是父的第二個自己，照樣聖靈是主耶穌的第二個自己，不過是換了一個樣子而已。所以長老們在聖經裏所講到的聖靈，前沒有光。不只是讀盡多少遍的問題，乃是現在是在聖經裡所講到的事實。我們如果一個事實都不發現，就在神面前讀，結果就不知道是什麼。讀，結果就不知道是什麼。所以聖經的另一個基本原則，乃是現在是在聖經裡所講到的事實。我們如果一個事實都不發現，就在神面前讀，結果就不知道是什麼。讀，結果就不知道是什麼。現在呢？主說：另外一位保惠師要來。我要死，我必要復活，我還要來。神賜下聖靈來，怎樣呢？我要在聖靈裏，我要到你們這裏來，我不撇下你們為孤兒。等一下你們又會看見我。我要在聖靈裏，後半是說基督在聖靈裏。我們看見（代名詞的更改）就是看見這兩位保惠師的不同。前者是說基督在聖靈裏，後半是說基督在聖靈裏。前半是說在聖靈裏。聖靈是主耶穌的第二個自己。子是父的第二個自己，照樣聖靈是主耶穌的第二個自己，不過是換了一個樣子而已。所以長老們在聖經裏所講到的聖靈，前沒有光。不只是讀盡多少遍的問題，乃是現在是在聖經裡所講到的事實。我們如果一個事實都不發現，就在神面前讀，結果就不知道是什麼。讀，結果就不知道是什麼。
所以我們一起讀聖經，就得要學習發現事實。然後背它，然後分析，比較，然後跪在神的面前求亮光。

三．讀聖經的實行方法

早起讀經．前一半時間一面讀經，一面默想，一面讚美，一面禱告．把讀經默想，讚美和禱告就在一\起。這兩段時間，是為了得到屬靈生命的糧食，為着進到自己的靈性，不要讀得太過三四節

除了下面所說的年月日以外。第二段時間用另外一本，可以把所看見的東西寫進去，寫字句

如果可能，要預備兩本聖經，第二段時間用一本，應當一個字都不寫，一個記號都不畫。但是

地，與神辦一個交涉，有一個經歷，你就一天一會兒一月，可以記年月日，意思就是你那一

在這一段時間裏，你要學習多知道神的

我們現在要說的是，在這兩段時間裏如何讀聖經。
我乃是祈禱，然而總是很快地、或多或少地轉向祈禱。當我認罪，或代禱，或懇求，或
感謝了一些時間以後，我就再讀第二句或第二節。所讀過的，如有引導，我都用來為我
自己的祈禱；但是我仍然記着，我默想的目的是要我自己自己的靈魂得糧食。這樣作
常蒙受能感覺得出來的滋養和加力。天天都有許多的認罪；感謝、懇求或代禱調和在
我的默想之內。使我裏面的人常是喜樂，就是平安。雖然我的默想不是爲着在公眾面前
的講道，乃是爲着我裏面的人的益處。然而主所樂意賜給我的，不久也就變成了別的信徒
所用的。神的兒女每天清晨所當作的第一件事，就是要爲着他裏面的人去得糧食。我們外
面的人不能不吃東西而作工。在每天早晨，我們在裏面的人也當有糧食。我們每一
人必須承認裏面的人應當進食。那麼，什麼是裏面的人的糧食呢？不是祈禱，乃是神
的話。這意思也不是單單讀神的話，讓它經過我們的心。我們祈禱時，我們祈禱時
是對神說話。如果不是單單單單讀神的話，讓它經過我們的心，它就能在那裏
裡我們遇到的。我們祈禱的時時，神應當在神的賜福中默想。雖然我們在屬靈
方面是一直這樣軟弱。我們越軟弱，就越需要藉著默想使我們裏面的人剛強起
來。我們要默想，並把它應用到我們的心裏。我們以後，才是祈禱最好的時
候。因此，我們應當在神的賜福中默想。神的兒女每天清晨所當作的第一件事，就是要
為着他裏面的人去得糧食。我們外面的人不能不吃東西而作工。在每天早晨，我們在裏面
的人也當有糧食。我們每一人在裏面的人的糧食呢？不是祈禱，乃是神的話。這意思也
不是單單單單讀神的話，讓它經過我們的心。我們祈禱時，我們祈禱時
是對神說話。如果不是單單單單讀神的話，讓它經過我們的心，它就能在那裡
裡我們遇到的。我們祈禱的時時，神應當在神的賜福中默想。雖然我們在屬靈
方面是一直這樣軟弱。我們越軟弱，就越需要藉著默想使我們裏面的人剛強起
來。我們要默想，並把它應用到我們的心裏。我們以後，才是祈禱最好的時
候。因此，我們應當在神的賜福中默想。神的兒女每天清晨所當作的第一件事，就是要
為着他裏面的人去得糧食。我們外面的人不能不吃東西而作工。在每天早晨，我們在裏面
的人也當有糧食。我們每一人在裏面的人的糧食呢？不是祈禱，乃是神的話。這意思也
不是單單單單讀神的話，讓它經過我們的心。我們祈禱時，我們祈禱時
是對神說話。如果不是單單單單讀神的話，讓它經過我們的心，它就能在那裡
裡我們遇到的。我們祈禱的時時，神應當在神的賜福中默想。雖然我們在屬靈
方面是一直這樣軟弱。我們越軟弱，就越需要藉著默想使我們裏面的人剛強起
來。我們要默想，並把它應用到我們的心裏。我們以後，才是祈禱最好的時
候。因此，我們應當在神的賜福中默想。神的兒女每天清晨所當作的第一件事，就是要
為着他裏面的人去得糧食。我們外面的人不能不吃東西而作工。在每天早晨，我們在裏面
的人也當有糧食。我們每一人在裏面的人的糧食呢？不是祈禱，乃是神的話。這意思也
不是單單單單讀神的話，讓它經過我們的心。我們祈禱時，我們祈禱時
是對神說話。如果不是單單單單讀神的話，讓它經過我們的心，它就能在那裡
裡我們遇到的。我們祈禱的時時，神應當在神的賜福中默想。雖然我們在屬靈
方面是一直這樣軟弱。我們越軟弱，就越需要藉著默想使我們裏面的人剛強起
來。我們要默想，並把它應用到我們的心裏。我們以後，才是祈禱最好的時
候。因此，我們應當在神的賜福中默想。神的兒女每天清晨所當作的第一件事，就是要
為着他裏面的人去得糧食。我們外面的人不能不吃東西而作工。在每天早晨，我們在裏面
的人也當有糧食。我們每一人在裏面的人的糧食呢？不是祈禱，乃是神的話。這意思也
不是單單單單讀神的話，讓它經過我們的心。我們祈禱時，我們祈禱時
是對神說話。如果不是單單單單讀神的話，讓它經過我們的心，它就能在那裡
裡我們遇到的。我們祈禱的時時，神應當在神的賜福中默想。雖然我們在屬靈
方面是一直這樣軟弱。我們越軟弱，就越需要藉著默想使我們裏面的人剛強起
來。我們要默想，並把它應用到我們的心裏。我們以後，才是祈禱最好的時
候。因此，我們應當在神的賜福中默想。神的兒女每天清晨所當作的第一件事，就是要
為着他裏面的人去得糧食。我們外面的人不能不吃東西而作工。在每天早晨，我們在裏面
的人也當有糧食。我們每一人在裏面的人的糧食呢？不是祈禱，乃是神的話。這意思也
不是單單單單讀神的話，讓它經過我們的心。我們祈禱時，我們祈禱時
是對神說話。如果不是單單單單讀神的話，讓它經過我們的心，它就能在那裡
裡我們遇到的。我們祈禱的時時，神應當在神的賜福中默想。雖然我們在屬靈
方面是一直這樣軟弱。我們越軟弱，就越需要藉著默想使我們裏面的人剛強起
來。我們要默想，並把它應用到我們的心裏。我們以後，才是祈禱最好的時
候。因此，我們應當在神的賜福中默想。神的兒女每天清晨所當作的第一件事，就是要
為着他裏面的人去得糧食。我們外面的人不能不吃東西而作工。在每天早晨，我們在裏面
的人也當有糧食。我們每一人在裏面的人的糧食呢？不是祈禱，乃是神的話。這意思也
不是單單單單讀神的話，讓它經過我們的心。我們祈禱時，我們祈禱時
是對神說話。如果不是單單單單讀神的話，讓它經過我們的心，它就能在那裡
裡我們遇到的。我們祈禱的時時，神應當在神的賜福中默想。雖然我們在屬靈
方面是一直這樣軟弱。我們越軟弱，就越需要藉著默想使我們裏面的人剛強起
來。我們要默想，並把它應用到我們的心裏。我們以後，才是祈禱最好的時
候。因此，我們應當在神的賜福中默想。神的兒女每天清晨所當作的第一件事，就是要
為着他裏面的人去得糧食。我們外面的人不能不吃東西而作工。在每天早晨，我們在裏面
的人也當有糧食。我們每一人在裏面的人的糧食呢？不是祈禱，乃是神的話。這意思也
不是單單單單讀神的話，讓它經過我們的心。我們祈禱時，我們祈禱時
是對神說話。如果不是單單單單讀神的話，讓它經過我們的心，它就能在那裡
裡我們遇到的。我們祈禱的時時，神應當在神的賜福中默想。雖然我們在屬靈
方面是一直這樣軟弱。我們越軟弱，就越需要藉著默想使我們裏面的人剛強起
來。我們要默想，並把它應用到我們的心裏。我們以後，才是祈禱最好的時
候。因此，我們應當在神的賜福中默想。神的兒女每天清晨所當作的第一件事，就是要
為着他裏面的人去得糧食。我們外面的人不能不吃東西而作工。在每天早晨，我們在裏面
的人也當有糧食。我們每一人在裏面的人的糧食呢？不是祈禱，乃是神的話。這意思也
不是單單單單讀神的話，讓它經過我們的心。我們祈禱時，我們祈禱時
是對神說話。如果不是單單單單讀神的話，讓它經過我們的心，它就能在那裡
裡我們遇到的。我們祈禱的時時，神應當在神的賜福中默想。雖然我們在屬靈
方面是一直這樣軟弱。我們越軟弱，就越需要藉著默想使我們裏面的人剛強起
來。
二段時間的普通聖經

信主不久的人，至少在六個月之內，不適宜進行研究式的讀經。因為他對於聖經的全文還不熟悉。必須先花幾個月的時間，普通地熟讀聖經全文，以後才能研究聖經。

熟讀聖經的時候，要一篇一篇，一遍一遍地，在神面前繼續地讀。最好定規一天新約讀多少章，舊約和新約一共多少遍。初信的弟兄姊妹學著讀聖經，要記住到底讀了多少遍。當你第一次讀完一遍新約的時候，最好能寫一封信通知比較年長的弟兄，在你的聖經裏，也最好能把第一遍空白的地方留出來，為著記載你讀聖經的遍數。某年某月某日在某地方讀完第一遍。讀一遍記一遍，新約和舊約都要分別記清楚。盼望你也能夠把聖經普通地讀一遍。
一百遍，一個人如果要一生讀聖經一百遍，算他作基督徒五十年，就一年至少要讀兩遍。所以

你應當花相當然時間來讀聖經。讀的方法，總是以一章一章，一遍一遍為原則。比較年長的弟兄姊妹應當注意初信的人讀

經的情形，有時候不妨把他們聖經裏所記的日期去查看一下，問問他們每一天讀多少章，這一

個禮拜聖經讀到哪裏了。大家要注重這個工作，不能放鬆。太慢的人要催促他：已經半年

了，怎麼新約一遍還沒有讀完！

這樣按照上面所說的原則去讀，過了一點時候，對於聖經的知識就會逐漸加增。若是可

能就一天背一節或兩節聖經。開始的時候，總得勉強一下，作一點比較呆板的事，過後就會得

著幫助。

(三) 分時實行的研究聖經

每天讀經的第一段—禱告默想的讀經—是一生不可停止的。每

過了六個月以上，對於聖經稍為有了知識之後，就可以開始研究聖經。

最好每一個基督徒能有一個定規，要怎樣來研究聖經。你如果能

研究一段一天研究一小時半小時聖經的計畫，你如果一天能抽出一小時來，你就替自

己定規一個一天研究一兩小時的計畫，依此類推。總是在你看你一天所能抽出的時間，替你自己定

規一個適當的計畫。最不好的就是一種天才式的讀聖經，只是隨便地讀，無計畫地讀，翻到哪裏

就讀到那裏。
讀到哪裡，有時能連讀十天，有時則十天之內一字不讀，那是要不得的。我們不可仿效這種一天
就反而不好。我們要作就是作五年，作七年，作十五年，不是作兩三個月五六個月就够了。
所以書可在神面前先好好地考慮過，讀的時候到底要多久。如果可能，每天一個小時就差不多
能有兩小時的時間。能有兩小時的時間也好。不過，通常不必過於兩個小時。我們沒有看見
過弟兄姊妹每天讀三個小時，而能持久的。

讀聖經的方法，我們在《怎樣讀聖經》一書中已經介紹過的，有二十八種讀法。在這二十八
種讀法中，有一種聖經中道理的進步的讀法，那是最好的一種。那一種方法，在許多人身上，
要留待將來才能應用。此外，有一種詠的讀法，那是比較容易。還有一種方法，是數字，人
在地上的數訓，和一卷一卷等讀法。我們都有幾種讀法：像《預言》、《預表》等，比
喻《神蹟》等，現在我們姑且每天研究一小時聖經為例，試把時間分配一下。
你可以拣选几个题目，把这十分钟专门作搜集这些题目的材料用。圣经中有许多题目，例如：创造、人、罪、救恩、悔改、圣灵、重生、成圣、称义、赦免、释放、基督的身体、主的再来、审判、国度、永世等等。你可以拣选几个题目，再就头绪多，不易照顾。但也不要光为一个题目搜集。那未免太费时间，因为不一定在一章经文里面只有一个题目。若每天光为一个题目搜集，那未免太费时间，因为不一定在一章经文里面只有一个题目。若每天光为一个题目搜集，那未免太费时间，因为一定在一章经文里面只有一个题目。若是不每天在圣经中去搜集材料，搜集材料，你读以弗所书中所论的圣灵，在你记一章十三节所论圣灵的印记的时候，就得把印记的主的经文记下，也把你读圣灵，那没有多大用处。必须知道所记下的圣经经文到底是讲什么。比方你读圣灵，你一定在一章经文里面只有一个人题目可以找到。
工作的主要的學習，是要用你所領會的話語來說明由來的意思。你試作過一卷聖經之後，就會知道這是多寶貴的事。對於你多有益處。馬馬虎虎、疏忽潦草的人是不能寫好的，必須再神面前作一次兩次的修改，把話語修得相當精練，把字句修得適當通順。這樣你對於這一卷書就夠有印象，就能知道使徒未說出來的，都被你明白了。這樣，你就能把你所知道的，用許多保羅沒有用過的話來表達保羅的意思。上面有這四個提議：先按著題目讀，再讀詞，再搜集材料，並學習寫經。二十八種讀經方法，可以一個一個地讀過。這樣規定時間和分配時間來讀聖經，乃是對於自己的操練。我們要早起，要有約束，要在神面前有規律，不散漫。你如果規定讀一小時，就盼望你守住這一時間。天天繼續地作，不久就有收成。
和主中间的拣选。你爱你的主多，还是爱你多？爱主多，就多睡一点；爱你多，就早一点起来。她说这话的时候，是在三十多年前；但我们觉得到今天这话还是那样新鲜。人总得拣选。信主的人，每天应当什么时候起床呢？有一位姊妹曾说过几句话，很好的话：「二十一节。诗篇六十三篇一节，七十八篇二十四节（两处切切照原文都应译作「清早」）；九十篇十四节。」
他多睡一點覺。但健康的人，總是越早起越好。因為清早是遇見主、與主有來往、與主有交通
最好的時候。約拿總是在日出以前收取的（出十六章十四；四十一節）。

人要吃神給他的糧食，總應當
清早起來。日頭一出來，約拿就懶了，就吃不到。你在神面前要得着屬靈的培養，要得着
清早的時候，神特別要將祂的屬靈的食物，聖潔的交通，分給祂的兒女。誰太遲來拿的，就拿不
到。有好些神的兒女過着一種病態的生活，並不是因他們有什麼別的屬靈的痛苦，就是因他們
活不出基督常的生活。你不要以為這是小事情與靈性沒有關係，實在非常有關係。有許多人，
花了許多年，基督徒作不好，就是因他們起得太遲，就
多人，就是因他們起得太遲。約拿書十四節說：『在約拿書十四節，約拿懶的人，在約拿書
他們起得太遲。有許多神的兒女，奉獻也好，熱心也好，愛心也好，就是因他們有什麼別
的屬靈的痛苦，就是因他們起得太遲，就
清早的時候，神特別要將祂的屬靈的食物，聖潔的交通，分給祂的兒女。誰太遲來拿的，就拿不
到。有好些神的兒女過着一種病態的生活，並不是因他們有什麼別的屬靈的痛苦，就是因他們
活不出基督常的生活。你不要以為這是小事情與靈性沒有關係，實在非常有關係。有許多人，
花了許多年，基督徒作不好，就是因他們起得太遲，就
多人，就是因他們起得太遲。約拿書十四節說：『在約拿書十四節，約拿懶的人，在約拿書
他們起得太遲。有許多神的兒女，奉獻也好，熱心也好，愛心也好，就是因他們有什麼別
的屬靈的痛苦，就是因他們起得太遲，就
清早的時候，神特別要將祂的屬靈的食物，聖潔的交通，分給祂的兒女。誰太遲來拿的，就拿不
到。有好些神的兒女過着一種病態的生活，並不是因他們有什麼別的屬靈的痛苦，就是因他們
活不出基督常的生活。你不要以為這是小事情與靈性沒有關係，實在非常有關係。有許多人，
花了許多年，基督徒作不好，就是因他們起得太遲，就
多人，就是因他們起得太遲。約拿書十四節說：『在約拿書十四節，約拿懶的人，在約拿書
他們起得太遲。有許多神的兒女，奉獻也好，熱心也好，愛心也好，就是因他們有什麼別
的屬靈的痛苦，就是因他們起得太遲，就
清早的時候，神特別要將祂的屬靈的食物，聖潔的交通，分給祂的兒女。誰太遲來拿的，就拿不
到。有好些神的兒女過着一種病態的生活，並不是因他們有什麼別的屬靈的痛苦，就是因他們
活不出基督常的生活。你不要以為這是小事情與靈性沒有關係，實在非常有關係。有許多人，
花了許多年，基督徒作不好，就是因他們起得太遲，就
多人，就是因他們起得太遲。約拿書十四節說：『在約拿書十四節，約拿懶的人，在約拿書
他們起得太遲。有許多神的兒女，奉獻也好，熱心也好，愛心也好，就是因他們有什麼別
的屬靈的痛苦，就是因他們起得太遲，就
清早的時候，神特別要將祂的屬靈的食物，聖潔的交通，分給祂的兒女。誰太遲來拿的，就拿不
到。有好些神的兒女過着一種病態的生活，並不是因他們有什麼別的屬靈的痛苦，就是因他們
活不出基督常的生活。你不要以為這是小事情與靈性沒有關係，實在非常有關係。有許多人，
花了許多年，基督徒作不好，就是因他們起得太遲，就
多人，就是因他們起得太遲。約拿書十四節說：『在約拿書十四節，約拿懶的人，在約拿書
他們起得太遲。有許多神的兒女，奉獻也好，熱心也好，愛心也好，就是因他們有什麼別
的屬靈的痛苦，就是因他們起得太遲，就
這許多處的聖經告訴我們，在聖經裏，雖然沒有神的命令，叫我們早點起來，可是有夠多的榜樣使我們看見，奉獻也有關。使徒們使徒行傳五章十一節。

在聖經裏，雖然沒有神的命令，叫我們早點起來，可是有夠多的榜樣使我們看見，奉獻也有關。使徒們使徒行傳五章十一節。
果你不是早晨够早地起来，就会变成一个属灵上很贫穷的人。起床，就要受许多损失，许多

在圣经里，我们已经看见这许多榜样。在圣经之外的神的仆人，他们也是清早起来的。我们所认识的人，我们在书上所读到的人，可以说，差不多在神手里的人都注意清早起来的。我们给清早起来一个名称，叫作守晨更。所有神的仆人们，都注重这一个守晨更。我们知道这一定是相当早的事。我们要有看见人在日出以后还在这里打更。我们当把这种好习惯一直维持下去，都在清早起来遇见神。守晨更这一个名称，在圣经里是有的，我们要给它起另外的名称也可以。不过，无论如何，
清早起来，思想也開起來，讓神給我們光，讓神給我們話給我們話語。我們的心向着神去，也讓神往我們的心來。我們要清早起來，在神面前默想，在神面前受引導。在神面前得印象。讓神有機會對我們說話。學習去摸着神。在清早的時候，要有讚美歌頌的聲音。清早也是我們吃嗎哪的時候。嗎哪是指著基督說的。什麼叫作吃嗎哪？就是每天早起，在清早的時候，就是在清晨。如果你把早起的時候花在別的事情上，你就會在屬靈方面得不着飽足。我們曾提過，一個人該有兩本聖經，一本是為着下午讀的，裏面可以畫記號，可以寫上許多。

（三）讀聖經

在清早的時候，清早是向神歌頌最好的時候。將我們最高的讚美向神送出去的時候，就是我們靈能夠爬得最高的時候。
大衛在詩篇裏面，一會兒說，你一會兒說祂，一會兒對人說，一會兒變作禱告。在一篇詩裏面，有幾句話是在人面前的話，有幾句話到神面前去的。離希米作詩的時候，說幾句話，就有幾句禱告。王問他的時候，他這一邊和王說話，那一邊和主說話。這事，寫在羅馬書，是保羅寫給羅馬人的，但是，他的說話當當轉到主面前去。是對羅馬人說，而是在神面前說。在保羅的書信裏，這種情形是常有的，一會兒講過來，到神面前去。讀到馨香的沒藥的人，就看見蓋恩夫人的特點。許多人寫自傳，都是用向人說的口氣，但是蓋恩夫人一會兒向着人說，一會兒向着神說，一會兒對主說怎樣怎樣。這個就叫作交通。與神交通，哪一個時候起頭，哪一個時候結束，都不一定。不是把事情放在去禱告，也不是把禱告放在神的話語裏。你一會兒是在神面前，你每天起在神面前，這樣作，過了一點時間之後，就會覺得很空，不可少的。許多軟弱的弟兄姊妹，豐豐富富地藏在你心裏了。這一種的讀神的話，吃嗎哪，是不可少的。許多軟弱的弟兄姊妹，在曠野裏跑不動，我們要問：你們吃了東西沒有？他們所以跑不動，是因為他們吃得不多。
四節中的「一切」在原文都是「一切」的意思。清早要在那裏禱告。前面所提到的禱告是調和著
把所有的事在神面前好好地禱告。禱告的確需要力量。你要在清晨親近神，先吃一頓飽，然後
留下半個鐘點或者一刻鐘，來為著幾件緊要的事，為着你自己，為着教會，為着世人禱告。當
交通吃了嗎哪所得着的力量，在禱告上，你就能得着更大的幫助。

在神面前好好地作。一個人清早的時候，在神面前有沒有這樣作，必定會從他那一天的生活
情形。他說他一天屬靈的情形如何，就是看他那天早起在神面前吃一頓飽，能斷定他一天屬
靈的形。當然我們承認，如果一個人路走得遠一些，他不容易搖動。但這是另外一件事。初信的人，總
得

大九

「清早起來」
「网络文学」

部分网络小说的封面

叶型植物科

类别：叶型

叶形：长椭圆形

叶长：1.5厘米

叶宽：0.8厘米


图

叶型描述

叶脉

叶尖

叶缘

叶柄

叶柄长：1.5厘米

叶柄宽：0.8厘米

叶轴

叶轴长：1.5厘米

叶轴宽：0.8厘米

叶柄

叶柄长：1.5厘米

叶柄宽：0.8厘米

叶轴

叶轴长：1.5厘米

叶轴宽：0.8厘米

叶柄

叶柄长：1.5厘米

叶柄宽：0.8厘米

叶轴

叶轴长：1.5厘米

叶轴宽：0.8厘米

叶柄

叶柄长：1.5厘米

叶柄宽：0.8厘米

叶轴

叶轴长：1.5厘米

叶轴宽：0.8厘米

叶柄

叶柄长：1.5厘米

叶柄宽：0.8厘米

叶轴

叶轴长：1.5厘米

叶轴宽：0.8厘米

叶柄

叶柄长：1.5厘米

叶柄宽：0.8厘米

叶轴

叶轴长：1.5厘米

叶轴宽：0.8厘米

叶柄

叶柄长：1.5厘米

叶柄宽：0.8厘米

叶轴

叶轴长：1.5厘米

叶轴宽：0.8厘米

叶柄

叶柄长：1.5厘米

叶柄宽：0.8厘米

叶轴

叶轴长：1.5厘米

叶轴宽：0.8厘米

叶柄
規，我們不提倡走極端的路。所以標準不要定得過高。到底你這一個人，按照身體的需要和環境的情形，最好是什麼時候起來才合適，你應當在神面前好好考慮過，再規定一個標準，然
後好好地遵守那個時間。

開始的時候，總有一點困難。往往第一天下來，第二天容易，第三天就不容易。頭幾天容
易作，過幾天就難得上來，特別是在夏天。人需要有一個相當長的時間，才
能養成一個新的習慣。起初，也很難因為你常常遲起來，特別是在冬天。人需要有一個相當長的時間，才
能養成一個新的習慣。起初，也很難因為你常常遲起來，特別是在冬天。人需要有一個相當長的時間，才
能養成一個新的習慣。起初，也很難因為你常常遲起來，特別是在冬天。人需要有一個相當長的時間，才
能養成一個新的習慣。起初，也很難因為你常常遲起來，特別是在冬天。人需要有一個相當長的時間，才
能養成一個新的習慣。起初，也很難因為你常常遲起來，特別是在冬天。人需要有一個相
當長的時間，才
能養成一個新的習慣。起初，也很難因為你常常遲起來，特別是在冬天。人需要有一個相
當長的時間，才
能養成一個新的習慣。起初，也很難因為你常常遲起來，特別是在冬天。人需要有一個相
當長的時間，才
能養成一個新的習慣。起初，也很難因為你常常遲起來，特別是在冬天。人需要有一個相
當長的時間，才
能養成一個新的習慣。起初，也很難因為你常常遲起來，特別是在冬天。人需要有一個相
當長的時間，才
能養成一個新的習慣。起初，也很難因為你常常遲起來，特別是在冬天。人需要有一個相
當長的時間，才
能養成一個新的習慣。起初，也很難因為你常常遲起來，特別是在冬天。人需要有一個相
當長的時間，才
能養成一個新的習慣。起初，也很難因為你常常遲起來，特別是在冬天。人需要有一個相
當長的時間，才
能養成一個新的習慣。起初，也很難因為你常常遲起來，特別是在冬天。人需要有一個相
當長的時間，才
能養成一個新的習慣。起初，也很難因為你常常遲起來，特別是在冬天。人需要有一個相
當長的時間，才
能養成一個新的習慣。起初，也很難因為你常常遲起來，特別是在冬天。人需要有一個相
當長的時間，才
人，應該推他一把，把他推倒一下。要把初信的人帶進這一個大的有福的情形裏去。有一根基督，起碼追他一年。你也許一年之後，還要再他：「你今天幾點鐘起牀？」過幾天，就得再問他：「你今天幾點鐘起牀？」這樣地，督促，起碼追他一年。你要是追着他們受你的幫助，是很容易作這樣的事。所以我們自己在神面前要先學好，要一看見就問：「你也許一年之後，還要再他：「你每天幾點鐘起牀？」過幾天，就得再問他：「你今天幾點鐘起牀？」……對於初信的人，要一看見就問：「你也許一年之後，還要再他：「你每天幾點鐘起牀？」過幾天，就得再問他：「你今天幾點鐘起牀？」……對於初信的人，
一 團體的恩典在聚會裏

神的話是說：“你們不可停止聚會。”為什麼不可停止聚會呢？因神要在聚會裏給我們恩典。神給人恩典是分作兩類：一類是個人的，一類是團體的。神不只給我們個人的恩典，還給我們團體的恩典。這一個團體的恩典，只有在聚會裏才能得着。

我們曾提起過禱告的問題。你個人在家裏好好地學習禱告，神聽你的禱告，這是無可疑惑的。個人的禱告，神能聽。但是，還有一種禱告，如果要得着神的答應，就不能在聚會裏禱告不行。非有兩三個人一同奉主的名在那裏求才行，如果一個人在那裏求，就不行。有許多問題大的事，不在聚會裏一同禱告，就不得不答應。神要你你，就要有禱告的聚會在那裏求，才能成功。你以為有一個人好好地求就行，一個人求神的憐憫就成功，但是，許多人的經驗告訴我們，光是一個人在那裏求不行。非有兩三個人或者全體的弟兄在那裏求才行。
姊妹在那裏求，神好像不聽那一個禱告。所以禱告蒙神答應有兩種：一種是個人的禱告，一種是會裏的禱告。你如果不聚會，有的禱告就得不到答應。

在聖經中有些地方，你個人讀不能明白，乃是等你到聚會裏，他們在聚會裏所明白的，並不會少。許多時候，在聚會裏，神會替你從那一句話引到那一句話，講到這裏的時候，光會照到那裏，光會更多地顯出來，使你能得著團體的恩典。

如果你不聚會，你至多只能得着個人的恩典；你不聚會，就不能得着，神有一類的恩典，只有在聚會的時候才降下來。你如果不聚會，你所該得着的恩典，就必定得不到。在舊約裏，神對於猶太人的定規，就是要他們聚集。所以聖經裏常稱他們為「一會衆」。要聚集才能稱作會衆。到了新約，就更清楚了，不可停止聚會，是聖經的命令。神不注重人單獨
未见文档内容。
有神的光。至圣所是神居住的所在，神居住在那裏，神的光也在那裏。今天教会聚集在一起的時候，就成神的居所的時候就有神的光。教会的聚会，乃是神显现祂的光的時候。为什么这样，我们不知道。我们只能说，这是各肢体互相效力，使神的光在身体裏能够彰显。神的光在身体裏能够彰显。

申命记三十一章三十节说：‘若不是耶和华交出他們，一人焉能追赶他們千人，二人焉能追赶他們八千。’八千人分开去趕，八千人趕一千，加起來不逢過是兩千。但是神說，兩個人合在一起去趕的時候，就能趕一萬。所以要學習得着團體的恩典，不要光得了個人的恩典，就以為够了。基督徒决不可以個人的‘自修’來代替聚集。基督徒决不可以個人的‘自修’來代替聚集。

还有一件事，就是主應許我們有兩個同在，一個在馬太福音第二十八章裏，一個在馬太福音第三十八章裏。馬太福音第二十八章裏，主說：‘我就常與你們同在，直到世界的末了。’這裏的同在，是指着聚集的同在說的，只有在聚集中才能得着這個同在。在馬太福音第三十八章裏，主說：‘……無論在哪裏，有兩三個人奉我的名聚會，那裏就有我在他們中間。’這裏的同在，是指著聚集的同在說的，只有在聚集中才能得着這個同在。但是，只認識這個是不够的。利害的同在，有力量的同在，要在聚集中才摸
我們該怎樣聚會呢？關於聚會的事，聖經所說的第一個基本的原則，就是所有的聚會都要

四．

聚會的原則

我們知道，個人是完全必要的。雖然個人也能得着主的同在，但是那一個度數總是比較差，總是沒有那麼大的力量。只有和弟兄姊妹在一起聚會，你在聚會裏才能特別得著主的同在。所以，你個人是沒有方法得著的。我們很少碰著一個自衛的基督徒，能夠得著主的同在，因為你個人是沒有方法得著的。你要是

神的兒女聚在一起，能互相作用，這是很自然的事。身體的互相作用，怎樣因着聚會而產生？我們不知道，我們只知道互相作用是事實。一個弟兄站起來，你就像見到光；一個弟兄站起來，你就覺得主的同在；一個弟兄開口禱告，你覺得有主的同在。這樣的事，是沒有方法解釋的，是超乎解釋之外的。到底基督的身體是怎樣互相作用的，那要等到將來到了主的面前才能知道。今天我們只是按着主所定規的去作。也許因爲你才信主，所以你對於聚會的事不太注重，也就不知道什麼叫作身體的光；不知道什麼叫作身體的光，不知

上。惟有多多聚會，才能多有學習。你如果不聚會，就一點分都沒有。所以，盼望你從起頭就學

習好好地參加聚會。
歸於主的名下。耶穌在福音十八章二十節所說的「奉我的名聚集」，或可譯作「歸於我的名下聚集」。

什麼叫作歸於主的名下？意思就是說，歸在主的權柄底下，主是中心，所有的人都被吸
引來到主的面前。我們去聚會，乃是和許多弟兄姊妹一同到主的名下，那一個中心是主。我們所
去聚會，不是去聽人講道，乃是去朝見主。你如果是為著聽某人講道而聚會，那恐怕你是歸於
某人的名下，而不是歸於主的名下。

為什麼說歸於主的名下呢？因為以骨肉的身體為主，而成為主的名下。這在我們面前，這主
本人所在的地方，所以才需要有名字在。主本人不在的地方，就不必要名字。不過

如果歸於祂的名下聚會，祂就在我們中間，祂的靈也在我們中間。聚會乃是保守和監護主的名
字的。聖靈乃是以保守主的名字為目的。字的監護者是聖靈，聖靈是基督的
名字。如果歸於祂的名下聚會，祂就在我們中間，祂的靈也在我們中間。聖靈乃
是保守主的名字的。聖靈是基督的名字。聚會乃是保守，聖靈就在哪裏，叫主的名
字得彰顯。人要聚會，就必須到主的名下來聚集。

聚會第二個原則，是要造就人。保羅在哥林多前書第十四章裏告訴我們，聚會的基本原
則，就是為著造就人，不是為著造就自己。所有在聚會中作的事，乃是為別人得着造就為目的。
換言之是叫自己得着造就，造方言是為著使別人得着造就。
這話說，凡光是能叫自己得造就，不能叫別人得造就的，這就是一說方言。翻方言的原
則是我把我自己所得着的造就分給別人，叫別人也得着造就。所以，在聚會中，如果沒有翻方
言的，就不應該說方言。意思就是說，光造就自己，而不能叫大家得着造就的，在聚會中就不應
該說。所以，在聚會裏總要為別人着想。不是問話語多少，乃是問別人能不能得造就。姊妹的
弟兄不能叫造就，叫弟兄的得造就，這才是一言，也就不應說方言。如果沒有翻方言的，就不
應該說方言。
在聚會裏總要為別人着想。不是問話語多少，乃是問別人能不能得造就。姊妹的
弟兄不能叫造就，叫弟兄的得造就，這才是一言，也就不應該說方言。如果沒有翻方言的，就不
應該說方言。
聖靈就沒有祝福。在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那麼聖靈就被尊
敬。祂就作造就的工作，我們自己也得着造就。……

在聚集裏，我們如果顧到別人的需要，顧到別人的造就，那
五 在基督裏

在這裡，還有一件事我們要連帶提起的，就是每一次我們聚會的時候，要記得我們信徒在基督裏是合一的。我們來讀以下幾處聖經：

哥林多前書十二章十三節：「我們不拘是猶太人，是希利尼人，是為奴的，是自主的，都從一位聖靈受洗，成了一個身體，飲於一位聖靈。」

加拉太書三章十七至二十八節：「你們受洗歸入基督的，都是一個身體；我們都是從一位聖靈受洗，成了一个身體。」

加拉太書三章十至十一節：「我穿上了新人，這新人在知識上漸漸更新，正造他主的形像。」

在此並不分希利尼人，猶太人，受割禮的，未受割禮的，化外人，西古提人，為奴的，自主的；惟有基督是包括一切，又住在各人之内。在這裏分不出猶太人，希利尼人，為奴的，自主的，為什幺緣故呢？因爲我們穿上了新人，我們被組合在一個新人裏面。這新人，就是照著神的形像。
我們讀完這三段聖經之後，就能看見，我們信徒在基督裏是合一的。我們在基督裏面是不分希利尼人、猶太人、受割禮的、未受割禮的、化外
分已往的身分的。在新人裏面是有沒有分別的，在基督的身體裏面是沒有分別的。

我們讀完這三段聖經之後，就能看見，我們信徒在基督裏是合一的。我們

在新人裏面是不分希利尼人、猶太人、受割禮的、未受割禮的、化外

分已往的身分的。在新人裏面是有沒有分別的，在基督的身體裏面是沒有分別的。
基督裏沒有男女的區別。
第四個區別是化外人和西吉提人。這是一個文化程度的區別。各人的文化程度，是有高有低不同的分別的，可是保羅告訴我們，不管是化外人也好，西吉提人也好，這一個人區別在基督會里也沒有。

另一方面，我們應當學習：在猶太人之中，就作猶太人；在律法之下的猶太人之中，就作律法之下的猶太人。我們到什麼地方的人中間去，就作什麼地方的人。我們到什麼地方的人中間去，就作什麼地方的人。我們到什麼地方的人中間去，就作什麼地方的人。我們到什麼地方的人中間去，就作什麼地方的人。我們到什麼地方的人中間去，就作什麼地方的人。我們到什麼地方的人中間去，就作什麼地方的人。我們到什麼地方的人中間去，就作什麼地方的人。我們到什麼地方的人中間去，就作什麼地方的人。我們到什麼地方的人中間去，就作什麼地方的人。我們到什麼地方的人中間去，就作什麼地方的人。我們到什麼地方的人中間去，就作什麼地方的人。我們到什麼地方的人中間去，就作什麼地方的人。我們到什麼地方的人中間去，就作什麼地方的人。我們到什麼地方的人中間去，就作什麼地方的人。我們到什麼地方的人中間去，就作什麼地方的人。我們到什麼地方的人中間去，就作什麼地方的人。我們到什麼地方的人中間去，就作什。我們到什麼地方的人中間去，就作什麼地方的人。
各種聚會

一、傳福音的聚會

在福音書裏，在使徒行傳裏，在教會當初的歷史中，傳福音的聚會才漸漸失去它的地位。教會如果要強，還得恢復傳福音聚會的地位。

試了傳福音的聚會。教會如果要強，還得恢復傳福音聚會的地位。

第一章二十節，二十三至二十六節，十四章二十六至三十六節。馬太福音十八章十九至二十節。

一節，十一章二十節，二十三至二十六節。哥林多前書十章十六至十七節，二十一節。聖經裏有五種不同的聚會：傳福音的聚會、擘餅的聚會、講道（或聽道）的聚會。我們從聖經的榜樣裏，能知道在當初使徒時代，大概有這五種不同的聚會。並且每一種的聚會，我們都要學習怎樣聚，怎樣聚才好，才能使我們得益處。

上一篇我們已經說過聚會的原則，這一篇我們要說到聚會的實行。按着我們所看見的，聖經裏大概有五種不同的聚會：傳福音的聚會、擘餅的聚會、講道（或聽道）的聚會。我們從聖經的榜樣裏，能知道在當初使徒時代，大概有這五種不同的聚會。並且每一種的聚會，我們都要學習怎樣聚，怎樣聚才好，才能使我們得益處。
教會在地上不止是為着建立自己，也是為着叫人認識基督。所以，從教會對內的造就來說，好像傳福音的恩賜可以排在末後，但是，當教會向外發展的時候，傳福音的恩賜是第一個被使用的恩賜。在使徒行傳第八章，腓利到撒瑪利亞去，就是一個憑據。神是第一差派傳福音的。

如果弟兄姊妹一信主之後，就學習幫助傳福音，那就不會只有這一種老是聽道的習慣，而沒有傳福音的習慣。我們在傳福音的聚會中，是要自動地作工，不是坐在那裏一味地聽道，不覺得好講得不好。你要在教會裏作見證的弟兄。大家應該先有籌告，由比較長進、比較有見證的弟兄們起來作福音的口，其他人能剛強有力地把福音傳出去。每次作福音的出口的弟兄可以有兩個或三個，但不要比三個更多，因為再多就容易亂。
福音的聚會了。不錯，你已經得救了，但是，在傳福音的聚會中，有事情需要你作。

第二，所有的弟兄姊妹最好能全體出席。千萬不要以為你已經得救了，所以不需要去點點。

第一，坐在他旁邊

- 一個沒有信的人到了聚會所，他不知道可以坐在哪裏，你要給他知道。會所裏有招待的
  人，如果他們對你有什麼招呼，你要和他們合作。你帶了一個人去，你就坐在他的旁邊。你帶了
  —

- 你自已照顧三個、四個，其餘的就請別人照顧。

- 第四，你把人帶去之後，你必須在聚會中照顧他。你在什麼地方接他，或者你到他家裏

- 有些弟兄姊妹說：“我還沒有信，我不必去。”傳福音的聚會是你作的，不是去聽福音。你去

- 不去傳福音，乃是去作事情。在傳福音的聚會中，有事情需要你作。你去聚會，你就要準備。要

- 對你所講的人說清楚。在什麼地方接他，你在什麼地方接他，或者你到他家裏

- 你就去約你的朋友，約你的親戚。你去幾個禮拜，兩個禮拜就去約人。有的時候神給你恩典，

- 你要去參加福音車的聚會的時候，不是想好了才去。所有參加傳福音聚會的人，都得预先

- 有準備。你要對你所講的人說清楚。你在什麼地方接他，你在什麼地方接他，或者你到他家裏

- 千萬不要把人帶了去而沒有好好地照顧他們。
不要照顧四個人以上，因爲照顧四個人已經夠忙了。如果你多帶人，坐位會很緊。在聚會中，我們總要坐在被請的人的左邊。他們在埃及作奴僕，以後出來了。你要替他翻詩歌。有許多詩有副歌，要同聲唱，你也要帶領他。

二

尋找聖經節，解釋字眼，翻詩歌。你和聽福音的人坐在一起，你有許多事情應該作。講臺上讀聖經的時候，你應當替他尋找聖經節。傳福音的人提到一個特別的名詞或字眼沒有解釋，你就得輕聲地告訴他，這是什麼意思。你要在旁邊替傳福音者的不及。聲音要大，要輕聲的，又是清楚的。有一次，有一個弟兄傳福音，聽眾很多，他開頭就說：你們知道以色列人出埃及的事。這件事給我們看見，講台上的弟兄姊妹也要幫忙，如果遇到這樣的情形，就需

三

注意他們的反應，替他禱告。
（四）幫助他接受

當你覺得他受了感動的時候，你就得幫助他接受主。

要用禱告把主的話送到他心裏去，用這話發出光來，叫他看見。

等到傳福音的弟兄在那裏作工，你就得幫助他接受主。

要用禱告把主的話送到他心裏去，用這話發出光來，叫他看見。
我們不在那裏推動人，而讓撒但在那裏阻撓人。那就不行。但要在人心裏攔阻人接受主，
我們是要推動人從心裏相信主。我們需要在聚會中幫助他得救。當講話上在那裏鼓勵人接受
主的時候，你看這個人的光景，如果他有一點動，你就要在那裏幫助他得救。不接受，要有永遠的痛苦。
請你記得一個原則，我們要救一個人，不要在那裏分析這個個人，態度要嚴肅，要鄭重，才能有功效。
有的人在，也許不會寫字，你就替他寫。有

（六） 帶他禱告
到了這裏，你的事情還沒有完，你還要替他一同禱告。如果你一個人來不及，就請別的弟兄或姊妹來幫忙禱告。千

（五） 師他簽名

（四） 禱告

（三） 帶他信

（二） 師他信

（一） 聚會完了之後，如果需要簽名，你就幫助他簽名。有的人也許不會寫字，你就替他寫。有

他不得救，你總不放手。
（七）要帶弟兄姊妹去睡覺，直到他得救

等到他回家之後，第一次帶領弟兄或姊妹去看望他，是你的事。教會請人出去看的時候，
他要陪着去，你要帶弟兄或姊妹去和他談話。有的人聽一次福音不夠，還要在第二次去請他，第
三次去請他，總是要一直作到這個人得救為止。

盼望神帶領我們走恢復的路，把傳福音的機會當作一個重要的機會。在這個聚會中，所有
的弟兄姊妹都有事情作，個個都作，個個都勞，個個都不放棄，個個都主動。這一種情形一
次去作，但是如果在原則上總是每一個弟兄姊妹都看重傳福音的機會，並在這個聚會中人人
負責任個個主動，同心合一地建築福音，帶領人得救。

二、擘餅的聚會

關於擘餅聚會的意義，聖經提到兩方面，哥林多前書第十章又是一方面。哥林多前書第十一章
說：“這一個餅是主的身體，就是指主肉身的身體說的。這一個身體為我們死，擘餅在第十
章裏有另外一個看法，那裏說：‘我們雖多，仍是一個餅。’擘餅在第十一章裏

各種聚會
各種聚會

重神兒女的交通。

所以擘餅聚會有兩個意思：一個是向着天上去——我們記念主；還有是一個是這一個餅裏的人。你接受這一位主，我也接受這一位主，因為接受主耶穌的血，你的罪得了赦免。這是救恩的第一段。但是，救恩不停在這裏。你得救了，你得着主耶穌，你是屬乎祂的；主耶穌就你裏面赦罪，稱呼神作阿爸父。（羅六章二十四至十六節）

每一次的擘餅聚會，最好是兩段，因爲救恩有兩段。救恩的第一段，乃是看主自己是個罪人，你是一個該受審判的人，你是一個該死的人，但是，主憐憫你，來到世上替你死，主救你流出血來赦免你的罪，你因作為接受主耶穌的血，你的罪得了赦免。這是救恩的第一段。我們在神面前蒙悅納。當我們得救的時候，前一半是主與我們相交，後一半是和神發生關係。我們先遇見主，然後遇見父。所以聖經中有話說：「凡不認子的就沒有父，認子的連父也有」。（約壹二章十一節）救恩有子的一面，就是主的一面，也有父的一面，就是神的一面。沒有神，誰能越過子而到父面前去？我們先到主那裏，先遇見十字架，先得着赦免，先有義的代替不義的，然後主才能帶我們到父。
面前，所以，不是来到父面前得救恩，乃是先到子面前得救恩。然后才到父面前，是先得救

免然后蒙悦纳。这一件事要看得清楚。

擘饼聚会是为着记念主的，既然主的救恩有两段，那么擘饼聚会就自然而也有两段。在没有

擘饼以前，是子的一段。在擘饼以后，是父的一段。在没有擘饼以前，是主的一段。在擘饼以

后是神的一段。

我们乃是先到主的面前来看见我们自己，如何是一个罪人，是悖逆之子，是可怒之子，是在

神的审判底下，自己没有办法拯救自己的人。可是，因了主耶稣替我们流血，替我们赎罪，所

以我们在主面前，自己没有办法自救自己的人。所以，我们在主的面前来，也是先到主的面前来。

在没有擘饼以前，是主的一段。在擘饼以后，是父的一段。在擘饼以后，是神的一段。

我们到了主面前，我们在那裏感谢，我们也在那裏赞美。实在说起来，除了感谢赞美之外，不

能作别的。在這個聚会中，如求不合適。我们不能求主为我们流血。这是祂已成的，我们不

必要求，我们只好感谢。感谢是注意主的工作，赞美是注意主的自己，感谢是因

为祂所是的。在起头的时候感谢比较少，逐渐逐渐就到了赞美。一面感谢，一面赞美。一面感谢，一面赞美。赞美是因

为我们所作的是何等奇妙的工作，我们也看见祂自己的位是何等奇妙的救主。当我们在

主的面前感谢到了一个地步，我们就要赞美，赞美到了最高峰的时候，就是我们该擘

饼的时
候

我們擘餅以後，第二段就開始。主不要人來到祂面前之後就停在那裡。人接受主，不停止

在主那裏。這是一件奇妙的事。我們接受主，不是接受父。全部聖經沒有給我們看見要我們接受子。而我們自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自己卻是被父接受的。因父不接受我們，救恩就完全。子是我們接受的，這是一半。父是我們接受的，這也是一半。神看我們是可以接受的。在主自
我們已經遇見了敗人，現在我們要去朝見父。因此，在聚會第二段中，所有的詩歌，所有的禮
告，都是往父那一邊去。擘餅的第一段是我們遇見子，到第二段，是主帶我們去遇見父。帶領
的獨生子，只有祂這一個。但是，祂已經死了，已經復活了，我們已經得着祂了，我們也變作神
的兒子了。主耶穌是長子，我們是眾子。第十二節說：「在會中我要頌揚你。」希伯來書第二章
所說的聚會，就是長子帶領眾子歌頌父的。一個聚會。擘餅的第二段，就是長子帶領眾子
的聚會，我們應該摸着最高點才可以。擘餅聚會的第二段，是我們在會上歌頌父的最好的時
候，所以要學習在這一段時間裏使我們的靈能夠爬得高。

神的教會越摸着讚美，就越認識聖座。我們讀下面這節詩歌：

「父啊，我們在你面前禮拜，
尊彎鄭重，
現在我們這些兒女聚來，
奇恩如帶領我們回家。
九九各聚

越摸着讚美，就越認識聖座。我們在你面前禮拜，
禱告的聚會

一、要同心合意

弟兄姊妹聚在一起禱告，有一個基本的要求，就是要同心合意。使徒行傳第二章的禱告，也是同心合意的。所以，禱告的聚會，第一個條件就是要同心合意。總不能各自有不同的心意來禱告的聚會。我們要禱告的聚會，我們就得同心合意地來求。三

二、傳福音的聚會和擘餅的聚會都是要緊的，禱告的聚會也是要緊的。

三、禱告的聚會

四、長子帶領眾子歌頌父，什麼叫作在會中讚美父。這是教會的聚會所用模著的最高的點。這	

希伯來書第二章所說的聚會是最好的聚會。我們今天在這裏學會一點，等有一天到天上	

去的時候，我們要好好去聚那一個會。在我們沒有進入榮耀之先，我們開始學習一點什麼叫作長子帶領眾子歌頌父，什麼叫作在會中讚美父。這是教會的聚會所能模著的最高的點，這

與你兒子一同親近阿爸。一

這首詩是很好的一首詩，它摸著了子帶領眾子去讚美父的感覺。這是很難得的一首詩。一

各種聚會

你兒子一同親近阿爸。一

各種聚會

你兒子一同親近阿爸。一

各種聚會

你兒子一同親近阿爸。一

各種聚會

你兒子一同親近阿爸。一
這一句話是非常重要的：若是你們中间有兩個人在地上，同心合意地求什麼事，我在天上
的父必為他們成全。」（太十八章十九節）「同心合意」在希臘文的意思是指着音樂裏面的和諧說的。比方有三個人，一個彈琴，一個拉琴，一個吹簫，這三個人在一起奏的時候，如果有一個人
吃出一個不和諧的聲音，就會使聽的人覺得聒耳。主要我們禱告到和諧，不能一個人一個調
音，在地上所釋放的，在天上也要釋放；那一個人一個調
音，地上所捆綁的，在天上也要捆綁。我們在聖經裏找不出像這樣的聚會。我們在聖經裏所看見的，乃是為着專一的事而禱告。彼
得被囚在監獄裏，教會就為他切切地禱告。（徒十二章五節）。他們不是禱告許多事，只是為着一件
事禱告。題目一單純，禱告就容易和諧。

每一禱告的聚會，最好只為一件事禱告。或者專一替一個弟兄或姊妹的事禱告。或者
專門為着弟兄姊妹們的疾病來禱告。我們會可只為着這一位弟兄的病禱告，為着那一
位姊妹的病禱告，為着那一位姊妹
的病禱告，把所有患病的弟兄姊妹都提出来，而不提在病以外的事。或者專門替有缺乏的弟兄
姊妹禱告。或者專門替靈性軟弱的弟兄姊妹禱告。只有一個題目，就比較能夠同心合意。

如果一個題目禱告透了，下面還有時間，就可以再提出另外一件事來禱告。但千萬不要一開始禱告就提出幾個題目。題目一多就亂。負責的弟兄在一個時候只好提出一件事來禱告。記住十字架是神的兒子所成功的工作，五旬節是神的兒女的禱告所成功的工作。這樣一件大事是怎麼來的呢？是同心合意地禱告來的。所以，讓我們學習集中題目地禱告，而不是隨便地在那裏提起那麼多的事。

在禱告聚會中的禱告，往往是裝出來的，虛空的一套話。還有幾個基本的需要，就是禱告要真實。在禱告聚會中，姊妹們都必須有相當的預備。禱告的題目，要早一點通知弟兄姊妹，盡可能地早一點通知，讓他們先有負擔，然後大家一起來禱告。先有感動，先有負擔，然後來求。

（三）要真實

還有一個基本的需要，就是禱告要真實。許多人注重的是禱告的話好聽不好聽，而不是注重神聽不聽，好像神不聽也不緊。結果，真的禱告，乃是从心裏出來的，裏面所流出來的東西。真的禱告並
不是那麼輕易的，不過是話語很好聽的禱告，只有從心的深處流出的真實的話，才是真的禱告。

我們的禱告，該注重神聽不聽，不該注重在弟兄姊妹面前好聽不好聽。

禱告不是講道，禱告不是演講，禱告是我們到神面前去求。所以，在禱告的聚會中，不需要在神面前說一大堆的話，好像神不知道，要我們在那裏仔細地通知祂，給祂作報告，給祂講道理似的。禱告乃是因爲我們自己有需要，我們自己有軟弱，我們要藉着禱告去得着屬靈的供應，得着屬靈的能力。所以，必須你裏面感覺需要有多少，才能使你真實的禱告有多少。你如不覺得有需要，那你的禱告就成了虛假的禱告。

虛假的禱告的產生，有一個基本的原因，就是禱告的人在禱告的聚會中不能忘記別人。一遇到別人的需要已經接著禱告，也應該接著禱告。否則禱告就欠缺了真實。所以，主耶穌曾引這一個比方：有一個人家裏來了朋友，沒有餅，就到另外一個朋友面前去求餅。沒有餅的需要是確實的，因此，就情詞迫切地直求，另外一個朋友就照他所需要的給他。所以，主耶穌說：「祈求的就得著，尋找的就尋見，叩門的就給他開門。」（路十一章五至十節）需要如果是確實的，只要好好地求，就必得着。
（四）要短

禮告不妨要短，並且也要短。聖經裏的禮告差不多都是短的。馬太福音第六章主所教的禮告相當短。雖然約翰福音第十七章主將離世以前的禮告相當長，但是比起今天有些神學的禮告來，那就短得多了。使徒行傳第四章的禮告是全散會在那裏禮告完了。

在禮告的聚會中，有許多禮告所以會變作虛空、虛假，就是因爲太長。也許有兩三句是真話的，其他都是假話。前兩句是真話的，如果信主多年的弟兄姊妹們禮告長，讓他們去長，但是你要禮告得短。初信的弟兄姊妹要看见，如果信主多年的弟兄姊妹都能禮告得長，老是禮告得長，把整個禮告聚會的力量都消耗光了。

司布真說，最不合適的，就是有人在很長的禮告中，求神赦免他的短處。馬金多說的這一句話也很好，他說：「請你不要用你的禮告來苦待神的兒女。」有許多人沒有用鞭子來打你，卻用長的禮告來打你。他越禮告，你越難受。
我們要學習，當我們聚會的時候，要有短短的禱告，要有真實的禱告。

（五）不要過於你私人的禱告

在聚會中的禱告，還有一個原則，就是千萬不要過於你私人的禱告。你私人怎樣禱告，在聚會中也怎樣禱告。當然你在聚會中的禱告，是另外一個樣子。實在說來，私人的禱告很少有假的。千萬不要過於你私人的禱告。你在聚會中的禱告，是一個樣子，而你在聚會中的禱告是有點改變，不能完全像你私人禱告的那個樣子，但是，也不要過於你私人的禱告。

四 運用恩賜的聚會

使這一點更加得著實際，因為我們已經講過，神是看準一種地步，就是神的兒子，要同神的兒子聚會在一起，大家簡單地、專一地真正地同心合一地在神面前求，必要得著更多的答應。
【各種聚會】

每一個地方的教會，恩賜不一樣。有的地方，神給他們有先知講道的恩賜，神也給他們有啟示的話，神也給他們有教師的教訓。有的時候，或者也把方言和翻方言加進去。有的地方，神給他們教師的教訓，而沒有神奇的恩賜。有的地方，他們所有的恩賜。我們不能運用我們所沒有的恩賜。不過，聚會的原則總是這樣：神樂意祂的兒女在聚會中運用他們所有的恩賜。我們這樣運用恩賜的聚會，不能有先知的講道，也不能有神奇的恩賜。有的地方，有神奇的恩賜，也有話語的教訓。我們不能運用我們所沒有的恩賜。不過，聚會的原則總是這樣：神樂意祂的兒女在聚會中運用他們所有的恩賜。我們這樣運用恩賜的聚會，不能有先知的講道，也不能有神奇的恩賜。有的地方，有神奇的恩賜，也有話語的教訓。我們不能運用我們所沒有的恩賜。不過，聚會的原則總是這樣：神樂意祂的兒女在聚會中運用他們所有的恩賜。我們這樣運用恩賜的聚會，不能有先知的講道，也不能有神奇的恩賜。有的地方，有神奇的恩賜，也有話語的教訓。我們不能運用我們所沒有的恩賜。不過，聚會的原則總是這樣：神樂意祂的兒女在聚會中運用他們所有的恩賜。我們這樣運用恩賜的聚會，不能有先知的講道，也不能有神奇的恩賜。有的地方，有神奇的恩賜，也有話語的教訓。
以說話的，乃是誰有恩賜，誰就可以說。我們反對只許一個人說話，我們也反對容許任何人說話。許一個人都說，許任何人說話也是錯的。必須是有恩賜的人說話，才能供應衆人的需要。許任何人說話也是錯的。許任何人的話去呢？盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼望自己開口，盼
五 聽道的聚會

第五種的聚會，雖然比不上其他的聚會，但也是神所用的，為要叫我們得著話語的供應。如果有使徒從我們中間經過，或者有使徒住在我們中間，我們就有聽道的聚會。在許多種的聚會中，聽道的聚會是最簡單的聚會。我們不是說這個聚會不要緊，我們是說這
個聚會最簡單。在許多地方也要。你去聚會的時候，不要去得太遲，叫別人等你。你去

聚會的時候，不要一直挑選座位。或者你有生理上的原因，耳朵不好，眼睛不好，你可
以先對招待的人說明，讓他給你換一個座位。聖經要帶去，詩歌也要帶去。在屬靈方面，
參加這一個聚會，第一，必須打開，抱着成見的人不必聽道，因為沒有用。有

這樣能叫初信的弟兄在運用恩賜的聚會中，自己能得著幫助，也幫助了別人，這樣就能
把聚會往正直的路上帶。
不好，一要講的人負責，還有一半要聽的人負責。如果一個講道的人碰着一個會開起來的心，
不止心會開起來，靈也開開起來。在這個講會中，靈開起來是十分緊要的。真話
語的執事講道的時候，靈是開開起來的。他如果摸著講會裏面也有開開起來的靈，那
方舟上的鴿子一樣，飛了出去又回來。所以，需要用聚會的靈多開開起來，那麼先知的
靈也不出來。如果聚會的靈沒有開開起來，或者是無所謂的靈，或者是封閉的靈，那
麼他的靈就更
來。如果聚會的靈多開開起來，那麼先知的靈也能夠多出來。聽道的人的靈如果不出來，先知的
靈也不出來。我們要學習作柔軟的人，把靈開開起來！要讓聖靈出來！不要冷冷地、硬硬地充
滿。你需要不要阻隔道的人的靈開開起來。如果弟兄姊妹對於這個功課有學習，聚會就能夠越
越強。
這乃是聖經中所給我們看見的各種聚會的樣子。這五種不同的聚會，我們要好好地一種
一種地學習。我們不要再放鬆。求神憐憫我們。
主耶稣将要离开世界的那一晚，正是吃逾越节的羊羔的时候。当天主耶稣和祂的门徒在吃逾越节的晚餐像犹太人吃逾越节的羊羔一样。我们在这一件事上，可以对照一段：以色列人是被拯救脱离埃及，所以吃主的晚餐。以色列人有羔羊，我们也有羔羊，就是主所设立的晚餐。祂设立这个晚餐，是要我们吃主的晚餐，吃主的羔羊。当我们吃主的晚餐时，就想起主在客西马尼园的祷告：“这杯愿成就在祢身上，但顺服乎祢的旨意。”

晚餐是什么意思呢？晚餐的意思就是一天的工作已经完毕，一家人在一起安心地吃一餐，不像吃早餐、吃午餐那么匆忙，而是安安逸逸地吃，满有安息的味道。神的儿女们吃主的晚餐也当有这样一种的心情，不在那里忙乱，也不在那里的思想要作这个，要作那个，而是在神的家里享受安息。

主耶稣设立晚餐，是在逾越节的时候，所以用的是无酵饼（申十五章节），不是有酵的面包。至於马太福音第二十六章、马可福音第十四章和路加福音第二十二章所读的“葡萄树的产物”，按原文并沒有这样的一个字，它应译作“葡萄树的产物”或“葡萄树的果子”。所以我们在擘饼的时候，可
主的晚餐的意义

（一）

主为什么要我们这样做呢？主说：「你们当行这种事，为的是纪念我。」

所以晚餐的第一个意义是为着纪念主。主知道我们会忘记祂。虽然我们所得着的救赎是这么奇妙，但是经验告诉我们，人是会忘记祂的。初信的弟兄姊妹，虽然时常有会忘记祂的。所以主在这一天特别对我们说：「你们应当如此行，为的是纪念我。」

主要我们纪念祂，不止是因为我们会忘记，也因为主自己需要我们纪念祂。换句活说，主不的缘故，祂可以不在乎。但是祂说，「你们应当如此行，为的是纪念我。」

祂超超过我们知道有多少倍，祂是一位不知道多大的主。我们纪念祂不纪念祂，祂可以不在乎。但是祂说，「你们应当如此行，为的是纪念我。」

祂是降卑祂自己来作救主，祂也是降卑祂自己来作我们的记念。祂降卑祂自己来作我们的记念。我们纪念祂，这是主降卑祂自己，降卑祂自己来作我们的记念。祂是降卑祂自己来作救主，祂也是降卑祂自己来作我们的记念。我们纪念祂，这是主降卑祂自己，降卑祂自己来作我们的记念。我们纪念祂，这是主降卑祂自己，降卑祂自己来作我们的记念。我们纪念祂，这是主降卑祂自己，降卑祂自己来作我们的记念。我们纪念祂，这是主降卑祂自己，降卑祂自己来作我们的记念。我们纪念祂，这是主降卑祂自己，降卑祂自己来作我们的记念。我们纪念祂，这是主降卑祂自己，降卑祂自己来作我们的记念。我们纪念祂，这是主降卑祂自己，降卑祂自己来作我们的记念。我们纪念祂，这是主降卑祂自己，降卑
世界的罪惡調和，也很容易在神的兒女中起爭執，我們所受的損失就非常大。所以主要我們記念祂。我們若記念祂，我們就能得着好處。這也是蒙恩的方法之一，我們能夠從這裏面接受主的恩典。

當你記念主的時候，有一個很大的好處，就是世界罪惡的力量在你身上不能繼續。你每隔幾天，就記得你是如何接受主，每隔幾天，就記得你是如何接受主的恩典。我們若記念祂，我們就能得着好處。這也是蒙恩的方法之一，我們能夠從這裏面接受主的恩典。

當你記念主的時候，有一個很大的好處，就是世界罪惡的力量在你身上不能繼續。你每隔幾天，就記得你是如何接受主，每隔幾天，就記得你是如何接受主的恩典。我們若記念祂，我們就能得着好處。這也是蒙恩的方法之一，我們能夠從這裏面接受主的恩典。

當你記念主的時候，有一個很大的好處，就是世界罪惡的力量在你身上不能繼續。你每隔幾天，就記得你是如何接受主，每隔幾天，就記得你是如何接受主的恩典。我們若記念祂，我們就能得着好處。這也是蒙恩的方法之一，我們能夠從這裏面接受主的恩典。

當你記念主的時候，有一個很大的好處，就是世界罪惡的力量在你身上不能繼續。你每隔幾天，就記得你是如何接受主，每隔幾天，就記得你是如何接受主的恩典。我們若記念祂，我們就能得着好處。這也是蒙恩的方法之一，我們能夠從這裏面接受主的恩典。

當你記念主的時候，有一個很大的好處，就是世界罪惡的力量在你身上不能繼續。你每隔幾天，就記得你是如何接受主，每隔幾天，就記得你是如何接受主的恩典。我們若記念祂，我們就能得着好處。這也是蒙恩的方法之一，我們能夠從這裏面接受主的恩典。

當你記念主的時候，有一個很大的好處，就是世界罪惡的力量在你身上不能繼續。你每隔幾天，就記得你是如何接受主，每隔幾天，就記得你是如何接受主的恩典。我們若記念祂，我們就能得着好處。這也是蒙恩的方法之一，我們能夠從這裏面接受主的恩典。

當你記念主的時候，有一個很大的好處，就是世界罪惡的力量在你身上不能繼續。你每隔幾天，就記得你是如何接受主，每隔幾天，就記得你是如何接受主的恩典。我們若記念祂，我們就能得着好處。這也是蒙恩的方法之一，我們能夠從這裏面接受主的恩典。

當你記念主的時候，有一個很大的好處，就是世界罪惡的力量在你身上不能繼續。你每隔幾天，就記得你是如何接受主，每隔幾天，就記得你是如何接受主的恩典。我們若記念祂，我們就能得着好處。這也是蒙恩的方法之一，我們能夠從這裏面接受主的恩典。

當你記念主的時候，有一個很大的好處，就是世界罪惡的力量在你身上不能繼續。你每隔幾天，就記得你是如何接受主，每隔幾天，就記得你是如何接受主的恩典。我們若記念祂，我們就能得着好處。這也是蒙恩的方法之一，我們能夠從這裏面接受主的恩典。

當你記念主的時候，有一個很大的好處，就是世界罪惡的力量在你身上不能繼續。你每隔幾天，就記得你是如何接受主，每隔幾天，就記得你是如何接受主的恩典。我們若記念祂，我們就能得着好處。這也是蒙恩的方法之一，我們能夠從這裏面接受主的恩典。

當你記念主的時候，有一個很大的好處，就是世界罪惡的力量在你身上不能繼續。你每隔幾天，就記得你是如何接受主，每隔幾天，就記得你是如何接受主的恩典。我們若記念祂，我們就能得着好處。這也是蒙恩的方法之一，我們能夠從這裏面接受主的恩典。

當你記念主的時候，有一個很大的好處，就是世界罪惡的力量在你身上不能繼續。你每隔幾天，就記得你是如何接受主，每隔幾天，就記得你是如何接受主的恩典。我們若記念祂，我們就能得着好處。這也是蒙恩的方法之一，我們能夠從這裏面接受主的恩典。
會記念主的時候，主總是叫我們再思想祂的恩典，溫習十字架的工作，溫習所有蒙恩的人個個都是主所愛的人。主愛我們，為我們捨棄自己。主為你，也為所有屬祂的人捨棄自己。所有屬神的人，都是祂所愛的，自然而然，所有神的兒女也都是你所愛的。所以你要記念這點。

我們應當如此行，為的是記念我。我們絕不能記念我們所不認識的人，我們也絕不能記念我們所沒有經過的事。主在這裡要我們記念祂，因為你不能忘記祂的恩典，所以我們在這裡要記念主所成功的事。我們是因頭去記念主，像猶太人同頭記念逾越節一樣。

許多人懶惰不結果子，是什麼緣故？是因為忘記了祂舊日的恩賜。我們也絕不能記念我們所不認識的人，我們也絕不能記念我們所沒有經過的事。主在這裡要我們記念祂，因為你不能忘記祂的恩典，所以我們在這裡要記念主所成功的事。我們是因頭去記念主，像猶太人同頭記念逾越節一樣。

許多人都擔心地結果子，是什麼緣故？是因為忘記了祂舊日的恩賜。我們也絕不能記念我們所不認識的人，我們也絕不能記念我們所沒有經過的事。主在這裡要我們記念祂，因為你不能忘記祂的恩典，所以我們在這裡要記念主所成功的事。我們是因頭去記念主，像猶太人同頭記念逾越節一樣。

許多人懶惰地結果子，是什麼緣故？是因為忘記了祂舊日的恩賜。我們也絕不能記念我們所不認識的人，我們也絕不能記念我們所沒有經過的事。主在這裡要我們記念祂，因為你不能忘記祂的恩典，所以我們在這裡要記念主所成功的事。我們是因頭去記念主，像猶太人同頭記念逾越節一樣。

許多人懶惰地結果子，是什麼緣故？是因為忘記了祂舊日的恩賜。我們也絕不能記念我們所不認識的人，我們也絕不能記念我們所沒有經過的事。主在這裡要我們記念祂，因為你不能忘記祂的恩典，所以我們在這裡要記念主所成功的事。我們是因頭去記念主，像猶太人同頭記念逾越節一樣。

許多人懶惰地結果子，是什麼緣故？是因為忘記了祂舊日的恩賜。我們也絕不能記念我們所不認識的人，我們也絕不能記念我們所沒有經過的事。主在這裡要我們記念祂，因為你不能忘記祂的恩典，所以我們在這裡要記念主所成功的事。我們是因頭去記念主，像猶太人同頭記念逾越節一樣。
這杯裏的酒，你就看見血；你看見這杯，你就看見肉。的死。在這個聚會中，你不必告訴人說：我們的主替你死了，他只要看見血不在肉裏面，就知道這是死。如果殺保全它自己，餅就沒有，如果你把他們帶到擘餅的聚會中去，他們第一次看見擘餅，必定要問：這樣怎麼一回事？擘餅有什麼意思？喝杯有什麼意思？你說：這樣擘餅使他們想起他自己的死。我們吃這個已經破碎的穀，我們也想起主的被剝奪。我們把主的晚餐擺在那裏的時候，如果人不以為這是一個儀式，而知道我們是擘餅和這杯，為什麼是表明主的死？因爲血本是在肉裏面，血和肉分開，就是死。你看見這個杯裏的東西是什麼？是榨過的葡萄。你看見這個杯，你就看見主的肉在邊，血和肉分開了，這就表明主的死。在這個聚會中，你不必告訴人說：我們的主替你死了，他只要看見血不在肉裏面，就知道這是死。如果殺保全它自己，餅就沒有，如果你看这群擘餅，你就看見主的死。在這個聚會中，你不必告訴人說：我們的主替你死了，他只要看見血不在肉裏面，就知道這是死。
死了，這是一件大的事實擺在這裏。

從人看來，主耶穌已經不在地上了，可是，十字架的標記——餅和杯——卻一直存留在這裏。我們死這件事是必須記得的。

你們每逢吃這餅，喝這杯，就是看主在十字架上的死，分安慰我們。

你們每逢吃這餅，喝這杯，是表明主的死，直等到祂來。這句話和晚餐連在一起，特別有意思。你覺得晚餐的好嗎？晚餐是一個禮拜一次，吃同樣的晚餐，雖然已經將近兩千年了，但是這一個晚餐還沒有過去。

我們一直在這裡，我們就再吃一次晚餐。我們一直看這裏的晚餐，雖然已經將近兩千年了，但是這一個晚餐還沒有過去。

我們看見了，當我們記念祂死，盼望弟兄姊妹們從起頭就看見祂自己。人記念主的死，人的眼睛自然就望著國度。有一天主來，主要接我們到祂那裏去。

十字架總是引到再來，十字架總是引到榮耀。我們記念主的時候，總是仰起頭來說：「主，你要見你的面。」我們去見主的時候，這一切都過去。

主要我們記念祂，一直表明祂的死，宜告祂的死，一直等到祂來。
三主的筵席的意義

哥林多前書第十一章是用另一句話來說擘餅。它不是說晚餐，而是說筵席。我們的主在末一晚所設立的晚餐裏，叫我們記念祂；宣告祂的死，一直等到祂再來，這不過是一方面。教會的擘餅還有另外一方面，那就是哥林多前書第十一章的意義。在十章十六至十七節中說得很清楚，祂說：「我們所擘開的餅，豈不是同領基督的身體嗎？我們擘開的杯，豈不是同領基督的血嗎？」我們雖多，仍是一個餅，一個身體，因為我們都是同領基督的血。這是一個「同領」，就是交通。這裏說「我們所擘開的杯」，這個「杯」是單數的。在馬太福音二十六章二十七節所說的一杯，我們所祝福的杯，豈不是同領基督的血嗎？這裏說我們記念主，筵席乃是說信徒與主的關係，而第十章乃是說我們所擘開的餅，豈不是同領基督的身體嗎？這裏說「我們擘開的餅」，這個「餅」是單數的，照原文直譯，應該是這樣：一，擘餅。擘餅給他們，說：都從它

（一）交通
第二個意義是合一。我們所擘開的餅，豈不是同領基督的身體嗎？從一個杯裏面，我們一同領受，祂那裏面的意義是交通。大家從一個杯裏，你喝一口，他喝一口，這麼多的人，都喝這一個杯，這個意義就是交通。

第三個意義是合一。我們在主面前，要學習看見記念、表明和交通，也得學習看見合一。所有神的兒女都是合一個的，像這個餅是一個餅一樣。我們只有一個餅，你擘了一點吃，他擘了一點吃，我們擘開的餅，是屬於所有的人。在聖靈裏，我們是一個，一個在主的身體裏的，彼此不能分開的。我們擘開的餅是散在各人裏面，但是我們擘開的餅是聯合在一起的。神分一點的基督給你，神分一點的基督給他，一位的基督現在散住在許多人的心裏。基督是屬靈的，雖然分了，卻又是沒有分的。
分的，祂仍舊是一位。神把基督給你，神把基督給他，可是基督在聖靈裏還是一位。分開的餅，不是神的羔羊，”，
在聖靈裏仍然是像一個，並沒有分。神的兒女去擘餅的時候，不止去記念主，不止去表明主的死，
不止和神的眾兒女有交通，並且承認神的眾兒女是合一的。這一個餅，就是代表神的教會是合
一的。

主的筵席的基本問題，是餅的問題。這個餅是非常緊要的。這個餅，大而言之，乃是代表
所有神的兒女，小而言之，乃是代表在一個地方所有神的兒女。我們只看見他們幾個，他們
的餅只包括他們幾個；那一個餅就太小，不能作作代表一個地方神的兒女。我們必須看得
這個餅表示神的眾兒女的合一。如果有一個地方，那一個餅就太小，就不夠。一個餅必
須能代表一個地方神的兒女；必須能代表在一個地方所有神的兒女。他們只在這一個地方
做一個教會，我們的餅就太小，不能作作代表一個地方神的兒女。我們必須看得
這個餅表示神的眾兒女的合一。如果有一個地方，那一個餅就太小，就不夠。一個餅必
須能代表一個地方神的兒女；必須能代表在一個地方所有神的兒女。他們只在這一個地方
做一個教會，我們的餅就太小，不能作作代表一個地方神的兒女。我們必須看得
這個餅表示神的眾兒女的合一。如果有一個地方，那一個餅就太小，就不夠。一個餅必
須能代表一個地方神的兒女；必須能代表在一個地方所有神的兒女。他們只在這一個地方
做一個教會，我們的餅就太小，不能作作代表一個地方神的兒女。我們必須看得
這個餅表示神的眾兒女的合一。如果有一個地方，那一個餅就太小，就不夠。一個餅必
須能代表一個地方神的兒女；必須能代表在一個地方所有神的兒女。他們只在這一個地方
做一個教會，我們的餅就太小，不能作作代表一個地方神的兒女。我們必須看得
這個餅表示神的眾兒女的合一。如果有一個地方，那一個餅就太小，就不夠。一個餅必
須能代表一個地方神的兒女；必須能代表在一個地方所有神的兒女。他們只在這一個地方
做一個教會，我們的餅就太小，不能作作代表一個地方神的兒女。我們必須看得
這個餅表示神的眾兒女的合一。如果有一個地方，那一個餅就太小，就不夠。一個餅必
須能代表一個地方神的兒女；必須能代表在一個地方所有神的兒女。他們只在這一個地方
做一個教會，我們的餅就太小，不能作作代表一個地方神的兒女。我們必須看得
這個餅表示神的眾兒女的合一。如果有一個地方，那一個餅就太小，就不夠。一個餅必
須能代表一個地方神的兒女；必須能代表在一個地方所有神的兒女。他們只在這一個地方
做一個教會，我們的餅就太小，不能作作代表一個地方神的兒女。我們必須看得
這個餅表示神的眾兒女的合一。如果有一個地方，那一個餅就太小，就不夠。一個餅必
須能代表一個地方神的兒女；必須能代表在一個地方所有神的兒女。他們只在這一個地方
做一個教會，我們的餅就太小，不能作作代表一個地方神的兒女。我們必須看得
這個餅表示神的眾兒女的合一。如果有一個地方，那一個餅就太小，就不夠。一個餅必
須能代表一個地方神的兒女；必須能代表在一個地方所有神的兒女。他們只在這一個地方
做一個教會，我們的餅就太小，不能作作代表一個地方神的兒女。我們必須看得
這個餅表示神的眾兒女的合一。如果有一個地方，那一個餅就太小，就不夠。一個餅必
須能代表一個地方神的兒女；必須能代表在一個地方所有神的兒女。他們只在這一個地方
做一個教會，我們的餅就太小，不能作作代表一個地方神的兒女。我們必須看得
這個餅表示神的眾兒女的合一。如果有一個地方，那一個餅就太小，就不够。一個餅必
須能代表一個地方神的兒女；必須能代表在一個地方所有神的兒女。他們只在這一個地方
做一個教會，我們的餅就太小，不能作作代表一個地方神的兒女。我們必須看得
這個餅表示神的眾兒女的合一。如果有一個地方，那一個餅就太小，就不够。一個餅必
須能代表一個地方神的兒女；必須能代表在一個地方所有神的兒女。他們只在這一個地方
做一個教會，我們的餅就太小，不能作作代表一個地方神的兒女。我們必須看得
這個餅表示神的眾兒女的合一。如果有一個地方，那一個餅就太小，就不够。一個餅必
須能代表一個地方神的兒女；必須能代表在一個地方所有神的兒女。他們只在這一個地方
做一個教會，我們的餅就太小，不能作作代表一個地方神的兒女。我們必須看得
這個餅表示神的眾兒女的合一。如果有一個地方，那一個餅就太小，就不够。一個餅必
須能代表一個地方神的兒女；必須能代表在一個地方所有神的兒女。他們只在這一個地方
做一個教會，我們的餅就太小，不能作作代表一個地方神的兒女。我們必須看得
這個餅表示神的眾兒女的合一。如果有一個地方，那一個餅就太小，就不够。一個餅必
須能代表一個地方神的兒女；必須能代表在一個地方所有神的兒女。他們只在這一個地方
做一個教會，我們的餅就太小，不能作作代表一個地方神的兒女。我們必須看得
這個餅表示神的眾兒女的合一。如果有一個地方，那一個餅就太小，就不够。一個餅必
須能代表一個地方神的兒女；必須能代表在一個地方所有神的兒女。他們只在這一個地方
做一個教會，我們的餅就太小，不能作作代表一個地方神的兒女。我們必須看得
這個餅表示神的眾兒女的合一。如果有一個地方，那一個餅就太小，就不够。一個餅必
須能代表一個地方神的兒女；必須能代表在一個地方所有神的兒女。他們只在這一個地方
做一個教會，我們的餅就太小，不能作作代表一個地方神的兒女。我們必須看得
這個餅表示神的眾兒女的合一。如果有一個地方，那一個餅就太小，就不够。一個餅必
須能代表一個地方神的兒女；必須能代表在一個地方所有神的兒女。他們只在這一個地方
做一個教會，我們的餅就太小，不能作作代表一個地方神的兒女。我們必須看得
這個餅表示神的眾兒女的合一。如果有一個地方，那一個餅就太小，就不够。一個餅必
須能代表一個地方神的兒女；必須能代表在一個地方所有神的兒女。他們只在這一個地方
做一個教會，我們的饼就太小，不能作作代表一个地方神的儿女。我们必须要看到一个
地方，那就是代表一个地方神的儿女。
如果有一個沒有和我們在一起擘餅的弟兄到主桌子的面前，他和主是聯合的，他也是在這一塊的裏面，我們接納不接納他？要記得，我們不是主人，我們至多不過是作招待。筵席是主的，不是我們的。主的筵席設立在某一個地方，像第一次主的筵席設立在那一間樓上一樣。那一間樓是借用的，主今天也不過是用這個地方來擺設主的筵席。我們不能說，我們不給人擘餅。這筵席是屬乎主的，接納不接納的權柄在乎主，我們沒有權柄。我們只能拒絕主所接納的人，我們不能拒絕主所不接納的人。我們只有一個地方，就是：我們乃是蒙主血洗淨的人，不是求主用血洗淨的人，我們乃是得着主生命的人，不是求主給我們生命的。所以主在這一塊的裏面，我們只好祝福。我們所祝福的：又拿起杯來，祝福；又拿起餅來，祝福。事實上，我們是祝福主所已經祝福的。主在彼列的那一天，拿起餅來，祝福；又拿起杯來，祝福。{太廿六章廿六至廿七節}。
節。所以在這個聚會中，正常的音調，乃是尊崇，乃是讚美。在這個聚會中，不要講道。如果提起一點直接關於主的事，那也許可以，也許用不着，其餘的講道，更是離題太遠了。使徒行傳第二十章說到保羅有一次在特羅亞的擘餅聚會中講話，那是例外。在這個聚會中，不是祈求，也不是培訓，擘餅是一週一次。主設立晚餐的時候，你們要常常這樣行。每逢週六在原文有，常常的，意思。初期的教會，是在七日的第一日擘餅（徒廿日七節）。我們的主，不止是死了，並且是復活了，我們是在復活裏記念主。七日的第一日，是主復活的日子，在七日的第一日，我們最要緊的事是記念主。盼望所有的弟兄姊妹在這件事上不會忘記。還有，去記念主的時候，我們要擘餅。哥林多前書十一章二十七至二十九節：「所以無論何人，不按理吃主的餅，喝主的杯，就是干犯主的身和主的血了。」不按理在原文的意思是，不配吃這餅，因爲人吃喝，若不分辨是身體，就是吃喝主的身和主的血了。人應當自己審察，然後吃這餅。吃的時候，最要緊的是配。這不是說人配不配，乃是指人配不配，而是說態度對不對的問題。他若不是主的人，他就根本不配吃那餅。所以配不配，乃是態度對不對的問題。如果一個人是屬主的，就是態度對不對的問題，我們要審察自己。我們主的身體在擘餅的時候，我們要審察自己。我們的身體不可馬虎，不可随便，不可輕看，不可放鬆。我們在這裏要作得與主的身體相配。主是把祂自己的血和肉給了我們。我們要謙虛地接受，謙虛地記念主。
唱詩

詩的感覺

聖經裏有預言，有歷史，有道理，有教訓，有命令，聖經裏也有詩歌。詩歌乃是人最細嫩的感覺的流露。人在神面前禱告的感覺，還趕不上人在神面前唱詩的感覺那麼細那麼嫩。詩要連保羅的書信，在他那麼多的道理中，也有詩的感覺。因此在聖經裏，神就給我們有各種的詩，許多的詩。不止有詩篇，有詩歌，有哀歌，並且在歷史中，在命令裏，有時也加上一些詩（出十五章一至十八節，申卅二章，申卅四章一至十四節）。詩

書信。這都給我們看見，詩的目的是要牠子民的感覺細嫩。
我們的主的感覺是細的，是嫩的。

可是我們人的感覺，有細的感覺，也有粗的感覺。慈悲，神要我們仁愛，神要我們有抑制的。

神要我們在痛苦之中能讚美，能稱頌神的名，因為這樣的感覺是細的。

神要我們在困難之中能唱詩，他的感覺也是嫩的。

神帶領祂的兒女所走的路，是要他們的感覺越過越細，越過越嫩，越過越像詩。一個人在神面前的學習越多，他的感覺就越細嫩，越像詩。

一個人在神面前的學習越多，他的感覺就越細嫩，越像詩。一個基督徒在神面前的學習越多，他的感覺就越細嫩，越像詩。

當人愛人的時候，他的感覺也是嫩的。當人愛人的時候，他的感覺也是嫩的。

詩的條件

每首合格的詩都應該有三個基本條件。

如果缺少其中的一個，這首詩就不是一首好的詩。
第一，必須在真理方面有根據。許多詩很合於別的條件，可在是在真理上有錯誤。如果叫人的兒女唱那些詩，那就是把他們擺在錯誤中，叫他們帶着人的錯誤而來到神面前，那就把他們带到一個不合適的情形中。當神的兒女唱詩的時候，需要使他們的感覺不過是自己欺騙自己，而不能摸著實際。詩中謎意來朝見祂；只能讓我們憑著真理來朝見祂。我們只能在真理中來到神面前，才能是錯的，就摸不着實際。比方說，有一首福音的詩，說到主耶穌的血洗我們的罪。主耶穌的血洗我們的罪。我們的心不是與主的血和我們的心的。聖經中對於心的誡訓乃是將人的心除掉。是因為主的血洗我們的良心。

有許多詩，沒有時代的分別，不知道是亞伯拉罕唱的，或者是摩西唱的，不知道是猶太人唱的。
詩

一、

有許多詩沒有把握，只是盼望；盼望得救，懇求得救，尋求得救。其中一點把握頭沒有，一點基督徒的把握頭沒有。我們要記得，每個信徒來到神面前，他們是滿了把握來到神面前。如果一個人唱詩好是是在院子外面唱，那就使信心來到神面前，我們是滿了把握來到神面前。這樣的詩也把基督徒擺在錯誤的地位上。這不是基督徒所該唱的。基督徒的地位是有把握的，是知道自己得救的。一缺乏少把握的詩，不是基督徒所該唱的。

現在有記得很清楚的，這些詩所常有的錯誤，就是說到人死以後進入榮耀。我們死了以後，不是進入榮耀，我們死了以後，是等候復活。主是復活，榮耀的以後才進入榮耀的。這是聖經中明顯的教訓（林前十五章四十三節，林後五章二至三節）。凡是作神的兒女有一個錯覺，以為死了以後進入榮耀的詩，我們都不該唱，因為實際上沒有這件事。

所以詩必須是準確的，如果準確的詩，我們就不該唱，因為實際上沒有這件事。準確的詩，就把基督徒引到錯誤中去。
詩篇五十一篇，是一首大衛悔改的詩。我們讀詩的時候，看見大衛的悔改在道理上沒有錯，也看見他的話不是隨便來的，它的結構是曲折的。同時，我們覺得在它裏面有一個東西，有一個屬靈的實際，有一個屬靈的感覺。那一個，我們不妨稱之為詩的重擔。他在那裏悔改，就使悔改的感覺充滿了那一首詩。我們常常覺得詩篇有一個特點，就是每一次讀詩的時候，他就在那裏痛哭。不是光有話而沒有實際，乃是在話的裏面具有屬靈的實際。詩不只要有謹慎的道理，要有詩的形式和結構，並且也要有屬靈的實際的感覺。換句話說，一首詩如果是哭，就應當哭，如果是快樂，就應當快樂。它說到一個東西的時候，要使我們感到到那一個東西。我們不能唱一首悔改的詩，而裏面的感覺不起共鳴，反而越唱越是嘻哈哈。我們不能說我們是在讚美神，而我們自己不是快樂的，不是高興的。我們不能說一首詩，頭一句七個字是：異神創造天地人。聖經中詩篇的詩，都有詩的味道。每一篇詩裏面的結構、說法，都是非常細嫩的，都是用詩人的話語來說神的意思。所以，不是每行字句有一定的長短就算詩，必須整個的。
我們所唱過的詩，難得有一首詩這麼大。這首詩是達給寫的，原來自十三節，在一八八一年，他和魏相蘭選唱這首詩的時候，唱了好幾節，只剩下七節。這首詩的語氣是向着天，實際是向着神去的。我們唱的時候，自然覺得這好像是啓示錄第四章第五章中所說的光景，好是說主升天之後宇宙中的情形。在這裏有各各他，有復活，有升天。在天上充滿了榮耀，而因耶穌的名，萬口開始稱頌，萬靈開始敬拜。在天上，在地上，在四面八方，都在那裏歌頌，整個宇宙都在歌頌祂。真是熱烈雄壯到了極點！如果能將這光景，千萬聲音雷鳴，盡空而來千萬的聲音！好像唱的人是一個小基督徒，小蟲，小人，他 hearingsay，千萬聲音雷鳴，千萬聲音雷鳴，千萬聲音雷鳴。我們聽哪！還有一萬萬千千立

他現在這裏喊說：『你們一聽哪，千萬聲音雷鳴，千萬聲音雷鳴』。
一節

千萬的聲音在那裏大聲說：『曾被殺的羔羊是配得權柄、豐富、智慧、能力、尊貴、榮耀、稱讚的。（啓五章十一至十二節）這聲音一衝出來，好像爆發一樣，有無量的氣勢。』在這裏，唱詩的人要覺

這聲音是從四面合來的。大家都在那裏說『讚美羔羊』。這聲音從四面合來。當我們在那裏慶祝時，也會集在一起作什麼呢？來歌詠！『萬口承認』，在這個時候，有這麼多的口，都在這裏承認。然後就很自然地把腓立比書第二章的『無不口稱耶穌基督為主』點出來了。沒有口在那裏承認，所以是一個『稱讚』，以致整個宇宙滿溢著這個『無窮』。

不止有聲音，還有『這樣感激心香如祭』。這感激的心香往上直昇，『永向父的寶座去』。
神前，好像神的計畫和主的救贖乃是不可分開的一個。我們讚美羔羊，我們也感激父神。感謝的心意，感謝的心意，像香一樣地升到神面前去。

跪拜，萬膝不能不屈曲向主跪拜。口在那裏說，在那裏喊，但是還不夠。怎麼不夠呢？萬膝要屈曲跪拜，変わる人也在那裏，感覺不到什麼。下面一句話是何等富於詩意：『天上的心意是何等地一長一短』。這是一律，兩個字，真是滿了诗意。

當然詩的人在這裹摸着父，也摸着子的時候，就把子的道理和父的道理帶了出來，整個都出來了。子所有的一切光輝，使父榮耀得發揮，榮耀在子身上就變作光輝。子的光輝也就是父的榮耀的發揮。在父的身上是榮耀，子的身上是榮耀。榮耀在子身上就變作光輝。講到發揮的時候，就不在父身上，而在子身上。父所有的是一切智慧，是父的計畫，要顯明給人看，一切是這樣地尊貴。父所有的是一切智慧，父親的，聖靈，聖靈在子的身上就有事情。第三節是從父到子，第四節是從子到父。在這裏我們看見了父和子的道理。
什麼裏面都有的。宇宙充滿了聖靈。

天人無數都無求

天人無數都無求，天人無數都無求；有求就沒有讚美。

有求就沒有讚美；只有聽見，今天天上的人都無求。

他們都圍著羔羊，喜樂深厚，都來稱頌祂作自永有。

自永有就是自永有，自永有就是自永有。

從十四節，六章二節。這的確確是讚美的詩，是大的讚美的詩。

我們也要向四周看看，現今新造何等滿足，安息，堅固，又喜樂，四圍都是又滿足，又安息，又堅固，又喜樂。

個個都是滿足的，個個都是安息的，個個都是堅固的，個個都是喜樂的。

這個乃是因着祂的救恩受福，現在就不再受苦不受縛，所有的問題都過去了。

我們不知不知覺也許看得太長久了，不要再聽哪，穹蒼之中滿了阿們，什麼緣故呢？

阿們的用法是最有詩意的，不是唱完了才說阿們，是說三阿們，整個宇宙中，到處有阿們，到處有讃美之頌，又紛紛，又四處讚美的聲音又來了。

這一首詩，使我們看見一個蒙了救贖的宇宙，就是啟示錄第四章第五章和腓立比書第二章中所說的光景。這是在永世裏的讚美。
意志薄弱，能力软弱

当我心稍为高仰，
希望已经全消减；
只有信受你工作，
失败至今，失败频仍。

意志薄弱，能力软弱，
意志薄弱是里面的，
能力软弱是外面的；
里面要定规，定规不
什么事处，我需要你。

意志薄弱，能力软弱，
意志薄弱是里面的，
能力软弱是外面的；
里面要定规，定规不
什么事处，我需要你。

意志薄弱，能力软弱，
意志薄弱是里面的，
能力软弱是外面的；
里面要定规，定规不
什么事处，我需要你。

意志薄弱，能力软弱，
意志薄弱是里面的，
能力软弱是外面的；
里面要定规，定规不
什么事处，我需要你。

意志薄弱，能力软弱，
意志薄弱是里面的，
能力软弱是外面的；
里面要定规，定规不
什么事处，我需要你。

意志薄弱，能力软弱，
意志薄弱是里面的，
能力软弱是外面的；
里面要定规，定规不
什么事处，我需要你。

意志薄弱，能力软弱，
意志薄弱是里面的，
能力软弱是外面的；
里面要定规，定规不
什么事处，我需要你。
這首詩的特點是，詩在我所有，所有失敗，失敗到今，失敗始頻；無何可信，信你能耐，能夠促我聽你聲音。

第三節，我見有一個認識的，人慢慢地在這裡爬。一當我的心稍為高仰，稍為驕傲一點，自己有一點不錯，有一點好，有一點並不太多，我對於我這個人都看得。

當我在尋，我不要作，我不敢作，我不敢想。一當我在遇見每一件事，在每一次身體，事事處處，我都不肯責，哦，主，我今尋求你面。

一當我在遇見每一件事，在每一次身體，事事處處，我都不敢作，我不敢想。一當我在遇見每一件事，在每一次身體，事事處處，我都不肯責，哦，主，我今尋求你面。

一當我在遇見每一件事，在每一次身體，事事處處，我都不敢作，我不敢想。一當我在遇見每一件事，在每一次身體，事事處處，我都不肯責，哦，主，我今尋求你面。

一當我在遇見每一件事，在每一次身體，事事處處，我都不敢作，我不敢想。一當我在遇見每一件事，在每一次身體，事事處處，我都不肯責，哦，主，我今尋求你面。

一當我在遇見每一件事，在每一次身體，事事處處，我都不敢作，我不敢想。一當我在遇見每一件事，在每一次身體，事事處處，我都不肯責，哦，主，我今尋求你面。

一當我在遇見每一件事，在每一次身體，事事處處，我都不敢作，我不敢想。一當我在遇見每一件事，在每一次身體，事事處處，我都不肯責，哦，主，我今尋求你面。
例三
詩歌
第六
一五首（增訂新編本，第二版）

一
如果我的道路引我去受苦，
二
如果你是排俤，要我被剝除，
三
這首詩也是一首很好的詩。辭藻是相當地富有詩意，感覺也相當地深，一切均達到非常

境地，非常地高，是完全成熟的。難得有一首與主交通的詩，寫到這樣的境界，一點不勉

強，一點不過火。這乃是一個真實愛主的人向主的真實表示，從完全的奉獻所產生的完全

服。這乃是一個對於主沒有抵擋的人從心中所發順服的聲音。

二
如果地更消減，求你多給天，

三
心雖然受煎，願額仍新鮮，

用你笑容鼓舞我來盡前途，

這乃是一個對於主沒有抵擋的人從心中所發順服的聲音。

一切達到了非常

高天，在主面前有禱告，卻不是求脫離，也不是求改變，乃是求更多的交通。

心可以受傷，但是靈能夠讚美，心可
以受煎，但是靈在神面前還是新鮮的。他認識心和靈的不同。他並不求心的享受，他卻求靈的補償。他開始升高，下面更高。第一句是：“若因你分白，就願你我之問，結連更香甜。”他不求姑

第二句已經升到最高點，所以，下面開始有賞罰。“你能力，望能無自己，在此作聖器，活出你旨意。”意思說：“主啊！我沒有別的，我只有－個盼望：我求你叫我能夠沒有自己，能

在痛苦中賜告的尾聲。我們仔細地讀這一首詩，就會覺得這樣的詩的確確是好詩。我們要到神面前來學習這些詩和這些詩的靈。

第一類，福音的號筒。這事專門為着傳福音用的。這裏面包括罪的感覺，罪人的地位，神的愛、神的義、十字架的救贖、人的悔改、人的相信等等。

詩歌，我們可以把它分作四類：（一）福音的號筒；（二）讚美的話語；（三）基督作生命；（四）教會的生活。
福音詩歌是要講聽福音的人一同唱的。這裏面有一個難處，就是詩歌是我們所教的人作的，我們有我們的感覺，可是聽福音的人並沒有像我們這樣的感受，要叫他們唱他們的感覺裏所沒有的詩，這是不容易的。但是，如果神賜給這些詩歌的話，就能把罪人裏面許多隱藏的需要，因着詩歌都發表出來，叫一個罪人能看見自己的光景，能看見神的救恩。有時候，罪人不作他們的話語。有時候，詩歌可能比道理更為有效，不過總需要神的賜福。

福音詩歌印在詩歌本裏，是為着詩歌的兒女應用的。在傳福音的時候，最好是把詩歌用大字寫出來，或者印成單張請他們唱。要他們從詩歌本裏面找出一首來唱，是不大合適的。第三類，基督作生命。神救贖我們的目的，乃是叫我們活出基督的生命來。神不是叫我們效法基督，神乃是叫復活的基督從我們身上活出來。基督在地上的時候，祂藉着從馬利亞所生的身體，活出祂自己。自從祂復活升天以後，祂的身體就是教會，祂要從教會身上活出祂的自己來。所以，當我們是罪人的時候，所追求的是得救稱義；當我們成了聖徒以後，我們的追求乃

一三七

三

時
我們應用詩歌的時候，應當注意下列幾點：

詩歌的對象共有三種，詩歌是可以向着三種不同的方向唱的。

（一）詩的應用

（甲）向着神唱的

這是詩歌裏面最主要的部份，詩的目標乃是敬神而去的。詩篇裏面大多數都是向着神唱的。
詩篇裏面還有另外一類詩，乃是向着人而去的，像第三十七篇、第一三三篇都是如此。這
一類的詩，或是向人宣道，或是鼓勵人到神面前去。所有讚美的詩，感謝的詩，禱告的詩，都是向着
人唱的。
歌羅西書三章十六節有用詩章、頌詞、靈歌，彼此教導，互相勵勉，心被恩所滿，頌神的話，
可見詩是當作教導及勵勉之用的。這向人而去的，是向人而去的。所以，就是向着人而去
的詩，不應該太多。在詩篇中，這一類的詩也只佔少數。向着人去
的詩可以有，但不宜太多。多，就失去了詩的主要意義，因為詩的主要目的，乃是向着神去
的。}

（丙）向着自己唱的
在聖經中，還有第三類的詩，就是向着自己唱的詩。在詩篇中，有許多地方說：「我的心
哪！（或譯作「我的魂哪！）」這些都是向着自己唱的。像第一零三篇和第一二二篇就是很好
的。
詩的唱法

據我們所知道的，聖經中的唱詩有三種，就是公唱，對唱和獨唱。

在舊約中，有幾次唱詩是利未人在那裏唱，其他大概都是公眾唱的。主耶穌和門徒在末了一夜唱過詩篇。在工作中，聚會中就可以用向人唱的詩，也可以用對神唱的詩；在家裏，則可以唱詩篇。所以公唱是舊約新約裏都有的。

新約的時候，唱詩也是公眾唱的。在聖經中的唱詩，是對神唱的詩。詩篇是給眾人唱的。
從有了教會之後，除了公唱以外，又加上對唱和獨唱。歌羅西書三章十六節和以弗所書
五章十九節都提到對唱的事。對唱是一個弟兄唱，另外一個弟兄再唱。這個弟兄再唱，另外一
個弟兄再對唱，或是幾個弟兄唱，另外幾個弟兄再唱，這個弟兄再唱，另外幾個弟兄再對唱。

在最初的教會中，這一種對唱，幾乎和公唱一樣多，乃是弟兄與弟兄中間的對唱。等到教會中
产生了居間階級，對唱就變成了「聖品人」與「平信徒」之間的對唱，變作所謂的「啓應唱」，後來
又變作所謂的「啓應文」。

我們相信，關於唱詩這件事，主還得在我們中間作恢復的工作。聖經中是有對唱的，所以
我們也應該對唱。或是分一節一節的對唱，或是姊妹與弟兄的對唱，或是幾人與幾人的對唱，
或是幾人與幾人的對唱，或是坐在前面的人與坐在後面的人對唱，或是坐在左邊的人與坐在右
邊的人對唱，都是很好的。此外，在聖經中還有獨唱。哥林多前書十四章二十六節：“各人
或有詩歌，或有 {[詩}}，或有 {[訓}}，或有
這一種的獨唱的詩，可能是已經寫出來的，也不是專獨作別人所不作的事，他乃是代表教會來唱
的。聖靈給他詩，給他調。他乃是一個人被聖靈感動而唱起詩來的。在這種獨唱中，唱的人應當把
詩

詩

詩

詩

詩

詩
他的全人放在詩裏面，聽的人應當學習從他的靈得着供應。這一種獨唱，不論是已有的詩或未來的詩，都需要有聖靈特別的感動，可以，並非像那些未顯露肉體的人的那種獨唱。

我們先要熟讀詩歌目錄，記清我們所用的詩歌本是作為分類的。明白分類的原則，記得每一类的性質和用途，也記住什麼詩是在什麼地方用的時候就能一找就找到。

然後，找出與你自己最有關係的詩來學習。先明白它的詞句，分清它的標點，找出作詩者的意思。這樣作了以後，還要學習唱。也可以自製一個簡單的調子來哼詩。這樣，你就自然會唱得來，或者唱不來，也要唱得來，這就是所謂獨唱。

獨唱，都能隨着聖靈的引導去作。獨唱，都能細嫩地到神面前去，我們就能與神有更親密的交通。我們感謝神，將來在永世裏所有的感覺都細嫩。我們知道，天上是美的，地上的詩篇也要多。詩篇要過去，但詩在永世裏要充滿了

那一天，所有的感覺都變作細嫩，那一天，是最甘美、最溫柔的。
一

讚美的祭

詩篇在聖經中是非常注意的，也是非常多的。尤其在詩篇中，詩篇不但有讚美的歌，並且有受苦的篇。神特意給我們看，因有詩篇中，詩篇是受苦的篇。

神曾帶他們經過困難的境地，叫他們的感覺受了傷。我們看見許多聖徒，他們被神帶進到陰暗的子民，他們在那種境遇中，經歷在神面前作讚美的人。

所以，不是覺得最喜樂的人才是讚美聲音最高的人，讚美聲音最高的，常是那些在神面前經過最困難的人。而就是這一種的讚美，能夠最蒙神的悅納，最蒙神的賜福。

這就給我們看見，讚美在神面前的性質是如何的。讚美的性質，乃是一個祭，一個犧牲。
常常以頭贊為祭獻給神，這就是那承認主名之人嘴唇的果子。一「什麼叫作祭？祭就是犧牲；祭就是有死亡，有損失。祭的災是因那承認主名之人嘴唇的果子。」

一 儲備祭

我願大大地讚美我們的神，以大大地聲讚美主！我願大大地聲讚美我们主的所作所為，因為他在天上，地上，地下，如我今所說的，是何等的奇妙。恩典，憐憫，慈愛，忠誠，永恆！

我們當想，我們在主面前學習贊美，並且要常常學習贊美。我們當學習在主面前學習贊美，就如歌筵中所說的贊美，乃是大衢贊美。因主的恩典，我們當常常學習贊美。

一 建立贊美

當你在主面前學習贊美的時候，有一天你要看見你贊美不來。也許今天你能贊美神七次，你如果不學習天天贊美，就永遠不能贊美。
昨天你能贊美神七次，前天你能贊美神七次，前一個禮拜你能贊美神七次，前一個月你能贊美神，而有一天你卻不能。因為那天是你覺得痛的一天，那天是你受了許多冤枉許多謗誹的一天，那天是你一點光都沒有的一天，那天是你遭遇非常不好的一天，那天是你受了許多傷的一天，那天是你痛苦的一天，那天是你做錯了許多事的一天，那天是你埋怨你自然的表現是埋怨而不是贊美，更自然的表現是在神面前不平而不是感謝。你不覺得自己流淚都來不及，你覺得更自然的表現是埋怨而不是贊美，你也有意思要贊美；你覺得在那一種遭遇中，在那一種心境裏，贊美乃是完全不相配，不相合的。就在那一裏，你必須記得：耶和華的寶座沒有改變，主的名字沒有改變，主的心沒有改變，主的榮耀沒有改變，因為祂是該得着贊美的，你雖然遇見困乏，但你還是不能不贊美祂，就在那個時候你的贊美變成了贊美的祭。你的贊美，就好像把你的親愛的以撒捆在祭壇上一樣，你流著淚在那裏贊美，這就是贊美的祭。神喜歡祂的儿女在各樣事情上在各種情形中好好地贊美祂。你看見了贊美是一個祭，還要看見贊美乃是我們屬靈爭戰得勝的方法。我們常常聽見人說，
撒但最怕的是神的儿女祷告，什么时候神的儿女跪下来祷告，就让撒但成为逃跑，所以撒但最攻击的，还是不是祷告，撒但最攻击的，乃是祷告。这就一个很普通的攻击，这时候撒但一定要逃跑。所以祷告是一个很好的事，若是可能，他要留他们的力量，使他们不能称赞。神的儿女愚昧的时候，就看自己的处境，看自己的感觉，停止了称赞。神的儿女如果越认识神，就越要看见，连脚立比的监狱也是可唱诗的地方。徒十六章十九节，十字架四句，在那里，有人在监狱里献上称赞的祭。身上的伤痕都没有好，疼痛还没有止，而且两脚上了木狗，关在罗马的内监狱，有什么可喜乐的呢？有什么可歌唱的呢？但是，在那里有两个人，他们的灵是爬得高，是超越过一切的，他们看见神是坐在天上，没有改变，虽然他

在使徒行传里，有两次监狱的门开了。一次在彼得身上，一次在保罗身上。彼得的一次，是教会被切为他祷告，后来天使开了门，把他带出来。徒十二章三至十二节。又有一次是保罗和西拉用神之音歌唱赞美神，监狱门开了。诗十一八，九，在那世，有人在监狱里献上赞美诗的祭。身上的伤痕还没有好，疼痛还没有止。
你們會改變，他們的處境會改變，他們的感覺會改變，他們的身體正在受苦，但是神仍然坐在寶座之上，祂仍然是配得着他們的稱頌的神。在那裏，我們的弟兄保羅和西拉就禱告唱詩讚美神。

當我們在那裏禱告，神出現了，超過了鎖鎖，超過了監牢，超過了痛苦、羞辱、不平。保羅和西拉唱詩，是在神面前唱讚美的詩，他們的神在那裏現身，他們在神面前就夠讚美。

這種的讚美是從他們的痛苦和損失中發出來的，這種的讚美是從他們的艱苦中發出來的。這是一種基本的原則。你如果不能讚美，為什麼不讚美？

當你禱告的時候，你在那裏痛苦，你在那裏受苦，你在那裏受傷，你在那裏失敗。你如果在那裏痛苦，你在那裏受苦，你在那裏受傷，你在那裏失敗，你就應該讚美神。神在那裏現身，他在那裏現身，他在那裏現身，他在那裏現身，他在那裏現身，他在那裏現身，他在那裏現身。

這種的讚美是從他們的痛苦和損失中發出來的，這種的讚美是從他們的艱苦中發出來的。這是一種基本的原則。你如果不能讚美，為什麼不讚美？

這是一個基本的原則。你如果不能讚美，為什麼不讚美？你如果不能讚美，為什麼不讚美？你如果不能讚美，為什麼不讚美？你如果不能讚美，為什麼不讚美？你如果不能讚美，為什麼不讚美？你如果不能讚美，為什麼不讚美？

這種的讚美是從他們的痛苦和損失中發出來的，這種的讚美是從他們的艱苦中發出來的。這是一種基本的原則。你如果不能讚美，為什麼不讚美？
麼作才好？在那樣的時候，你要記得一句話：「為什麼不學習讚美？」「這是很好的機會。」就是要在讚美，無論什麼時候，必定能叫我們摸着實座；但是讚美，沒有受傷沒有難處的時候，特別在有難處有受傷的時候，沒有一次是失敗的。神的兒女應當開口讚美，不一定要叫我們每一次都得勝，但是讚美。

但是讚美，沒有一次是失敗的。神的靈就作工，要把你帶到一個地步，所有的門都要打開，鎖鍊都

我們要學習維持這一個高超的靈，超越過攻擊的靈。讚美，不一定要叫我們摸着實座；但是讚美，沒有受傷沒有難處的時候，特別在有難處有受傷的時候，沒有一次是失敗的。神的兒女應當開口讚美，不一定要叫我們每一次都得勝，但是讚美。

我們要學習維持這個高超的靈，超越過攻擊的靈。讚美，不一定要叫我們摸着實座；但是讚美，沒有受傷沒有難處的時候，特別在有難處有受傷的時候，沒有一次是失敗的。神的兒女應當開口讚美，不一定要叫我們每一次都得勝，但是讚美。
我們在這裡看見，屬靈的得勝不是靠着爭戰，乃是靠着讚美。

我們要學習藉著讚美去勝過一切的仇敵。
撒但。不止藉著禱告勝過撒但，並且藉著讚美勝過撒但。許多人在那裏看見操縱是那麼弱，就想奮鬥，就想禱告。但是，在這裏給我們看見一個特別的原則，屬靈的得勝不只是靠奮戰，乃是靠讚美。神的兒女常常有一個試探，就是在戰場上，他們在這邊，撒但在那邊，這是不難得勝的。但在歷代志下第二十章就不同，那一邊有軍隊，這一邊有唱詩。這些人如果不相信神的人，那就是發瘋的人。感謝神，他們不是受試煉的，而是常常受試煉的。當試煉利害，爭戰兇猛的時候，就像約沙法那樣，好像沒有路走了。那一邊的強，這一邊的弱，是無法比較的。他們都受試煉，就越受試煉，就越看清楚自己；就越試煉，就越看環境。但是，認識神的人，越受試煉就越仰望主，就越受試煉，就越受主的吩咐。
來讚美神，你就必定能站得住，必定能得勝。你能讚美，你就要看見得勝的路是這麼大！

初信的弟兄姊妹，不要以為要經過了多少年，才能學習讚美的功用。多少的爭戰，都能夠藉著讚美勝過；但因為缺少讚美，所以沒有勝過。你如禁用手段，禁止你出計謀，而叫你果相信神，那你即使在困難之中，也能夠對主說：「我讚美你的名，你比一切高，你比一切強，你比一切大，你比一切長存！」

迦文十二節的話非常寶貴：「那時他們才信了祂的話，歌頌讚美祂。」

這是以色列人在曠野的情形。他們信，他們就唱歌；他們信，他們就讚美。讚美有一個基本的內容，就是信心。你不能信，你就不能地裡地裡，你不能隨便地說：「我感謝主！我讚美主！」必須你有信心，你才能夠讚美。你有困難，你在那裏禱告，你憂傷，你在那裏禱告。禱告到一個時候，到一個地方，你在那裏求主。什麼時候，他裏面有一點的信，他裏面相信神，相信神的恩典，他在這個時候，他要起頭讚美。人有事情的時候，總是在慈愛，相信神的榮耀，相信神的恩典，他要起頭讚美。人有事情的時候，他的精神，他在那裏求主。

如果不讚美，遲早那個信要失去。這就是我們用着經歷說的。我們敢說，你裏面有信心，你就
必須讚美。你若不讚美，過一會，你的信心就失掉了。剛才你能夠信，過一會你找不到那個信了。所以，我們要學習讚美，要把讚美的話說出來，要開口讚美。不要等事情成了一才說，要先在信的時候就讚美。要先相信，先讚美，然後才有得勝。

我們的難處大概有兩種：一種就是在環境和事情中的難處，像約沙法那樣的難處。還有就是我們裏面的難處，像約沙法那樣的難處。這要藉著讚美神來勝過。還有一種是我們裏面的難處，人說話傷了我們，人得罪了我們，人欺侮了我們，我們裏面過不去。這是個人得勝的問題。有一個弟兄說你一句話，是不該說的話，有一個姊妹給你一個待遇，是無理的待遇；你要勝過，是何等難的事！好像全身都在那裏掙扎，全身都在那裏不

四順服生讚美

經文：

我感謝你！你讚美你！這件事情已經過去。

經文：

不要等到事情成了一才說，要先在信的時候就讚美。

經文：

不要等到事情成了一才說，要先在信的時候就讚美。

經文：

不要等到事情成了一才說，要先在信的時候就讚美。
是何等的難；勝過，是何等的難。

你受咒詛、受數誣、受逼迫、裏面過不去的時候，你禱告沒有多少大用處，你總覺得這是何等難的，你作的，沒有錯。我從你手裏接受這一個，我感謝你。

你所作的，都是好的。你這樣承受主讚美的時候，你所作的，沒有錯。

你受傷的感覺就會變作讚美的感覺。

你受傷的感覺，就變作讚美的感覺。

你所作的，都是好的。你這樣承受主讚美的時候，你所作的，沒有錯。

當你這樣承受主讚美的時候，你所作的，沒有錯。

當你這樣承受主讚美的時候，你所作的，沒有錯。

當你這樣承受主讚美的時候，你所作的，沒有錯。
未明白先赞美

最后，我们要谈谈一处圣经，就是诗篇五十篇二十三节，神说：
「凡以感谢献上为祭的，便是
那被听见的。

e. 未明白先赞美。
靈的管治，我們不知道要落到什麼地步！如果這一步不是聖靈替我們當住，我們不知道要落到什麼地步！有許多的事，千萬的事，今天看不見的，到那一天都要看見。當我們看見的時候，我們要如寶貴的器皿，被聖靈洗淨，成為聖潔，可以給主用，可以榮耀主，可以榮耀神。到那一天，我們要Appearance of the text is unclear. This is an extract of a page from a document with unclear text. It seems to be a passage from a religious text, possibly a Bible verse or a religious commentary, discussing themes of faith, obedience, and the role of the Holy Spirit. However, due to the unclear appearance of the text, a precise translation is not possible.
一作見證的意義

我們點一支蠟燭，它的光能夠繼續多久？當然會燒到它燃完為止。當第一支滅了，第二支也會減少。再用第二支點第三支，第二支光會不會減少？不會。每一支蠟燭的光都繼續到它燃完為止。這樣，再點一支再點十支，再點一百支，再點一千支。這光要一直繼續下去。今天，教會還繼續在世上，教會也還繼續在世上。有的人點十支，有的人點百支，一支支地點。
弟兄姊妹，你喜歡你的光就是這樣延長不絕呢，還是喜歡你的光點到底就完了呢？今天有
人把你點亮了，並不盼望光到你身上為止。每一個基督徒都要盡他所能去作救人的工作，去
作見證帶領人歸主，叫這一個見證一代一代繼續存留在地上。有的人見證是在繼續下去，有的
人身上就完了，見證到了有的人身上就停止了。這是不可惜的事！教會是一代一代繼續
不斷地傳下來的。有的人見證是在繼續下去，有的見證是在繼續下去，但是有的人沒有後代
就斷絕了，這是何等可
惜的事！一支蠟燭的光一直繼續下去，就要在它的光未滅之先，點亮別支蠟燭。這樣，第二
支可以再燒，第二百支，第一千支，第一萬支可以再燒，一支過一支，一直那裏燒，這
一支光就能夠永久繼續，遍滿天下，而它自己並沒有因此減少。我們作見證，於我們自己毫無
損失，而能叫見證繼續下去。

什麼叫作見證呢？使徒行傳二十二章十五節，主叫亞拿尼亞對掃羅說："你要將所看見的，對
著萬人為祂作見證。「所以，見證的根據是在乎看見和聽見。你不能見證你所沒有親眼看見的事，
沒有親耳聽見的事，你也不能作見證。是親耳聽見，神要他把親耳聽見，親眼看見的見證出來。約翰一
書四章十四節，說這一個見證是親耳聽見，他的聽見是什麼見證。」元差子作世人的救主，這
是我們所看見且作見證的。你除了信心之外，並沒有任何的見證。你是一個蒙了拯救的人，你
是已經脫離罪孽，得了赦免，有平安的人。你相信主之後，你是何等喜樂的人，這種喜樂是

你
二 作見證的榜樣

（二）往城裏去說

約翰福音第四章的那一個撒瑪利亞的女人，主對她講活水的道，給她見了，人活在地上，沒

我們再看四處聖經，這是作見證很好的榜樣。

你所看見的見證出去。這不是說你要辭掉職業去作傳道，這是說，你應該將你所看見所聽見的，向着你的親朋好友和你一切所認識的人見證出來，並且把人帶到主面前去。

你的見證如果不断續，福音傳到你身上就停止了。你若不叫別人也亮，那麼到你燒完就了。你不應當拋棄，因為業已得着了這麼大的赦免，第一次得着的時候還學習作見證，就學習帶領人歸主。這件事千萬不要放鬆。起頭不開口，過些日子成了習慣，要想恢復，就非常費力。你不應當拋棄，因為業已得着了這麼大的赦免，第一次得着的時候還學習作見證，就學習帶領人歸主。這件事千萬不要放鬆。起頭不開口，過些日子成了習慣，要想恢復，就非常費力。
有活水就不能滿足。只有主的水喝不渴，因為有泉源在我們裏面滿足。這一個女人已經嫁過五次。一個丈夫過去，再嫁一個，再過去，再嫁一個；一連換了五個丈夫，總不滿足。耶穌指明祂是誰的時候，她就得著了這一位主的時候，她就把水罐子丟掉了，跑到城裏去說：

你們來看，有一個人將我素來所行的一切事，都給我說出來了，莫非這就是基督嗎？

她一看見了主，就向人開口，要人查考，看祂是不是基督。許多人因著這事就是作見證。見證什麼？見證基督。這一個女人素來所行的事，也許有些是與人所不不知道的。現在卻被主都說出來了，明明就知道祂是基督，祂是神的兒子，祂是祂的兒子。祂是神的兒子，祂是神所立的救主。我雖然不會講，至少我認識祂是基督，祂是神的兒子。祂是神所立的救主。}

每一個基督徒都有作見證介紹主的必要。主把我這麼大的罪人拯救了，祂若不是基督，那不知道這是怎麼成功的。本來我以為自己是一個好人，現在我看見我是一個罪人。本來我不以為是罪的，現在主把它說出來給我知道了。現在我明白我是什麼樣的人。從前我犯了許多
犯罪的人不知道，也许连自己也不知道；从前我在许多罪，而我一点也不觉得是犯了罪。在

這裏，有一個人把我的事完全說出來了。我只得承認，我摸著了基督，遇見了救主。在這裏有一個人告訴

們，凡看見自己是罪人的，都有見證好作。凡看見這一位救主的，也有見證好作。這一個女人

的見證，是她遇見了主之後幾個鐘點以內的事。她到城裏，就立刻作見證。人一得救，就應當把所看

見的作見證。人一得救，就當把所看見的所懂得的去

對人說。不要說你所不懂得的，不要講那麼多那麼長的話給人聽。只要有話，你只

要講你的感覺就夠了。有的人可以說：在我不知道的，現在我是從心裏有說不出來

的話，不必講你所不知道的事。不要越過你的情形來說你所不知道的話，以致引起人的辯論。你把自己當作活的見證放在人的面前，人就沒有話說。
(二) 回家去告訴人

在家裏作見證，必須行為有大改變。我們必須在家裏顯出我們信主以後比信主以前是

有見福音，那末什麼人能聽見呢？在許多基督的福音，他們就有見基督的福音。他們

他們就有今生的福樂，沒有來世的盼望。我們何不把主為我們所作的事告訴他們呢？他們

他們就在我們的旁邊，如果還
要被捆綁了。按人看他還是逃走或者隱藏起來為妙，但是他反而走到會堂裏去，證明耶穌是神的兒子。不止到一個會堂，並且到許多會堂。這說明了一個人接受主之後第一件事要作的，就是為主作見證。保羅等到眼睛好了，一有機會，他就立刻去作見證，說拿撒勒人耶穌是神的兒子。每一個相信主的人，都應該這樣作。

世上的人，都承認有一位耶穌。但人只知道在許多世人的中間，有一個人名叫耶穌的，是神的兒子。這其實是很平常的人。可是有一天，神給你看到了，得着了光明，得着了啓示，你心眼就開起來，看見了這一件事。你發現耶穌是神的兒子，就是神的兒子。因爲這是一件大事！我們在無數的世人中，在數千年的歷史中，忽然發現了有一個人是神的兒子，這是神的兒子，這是神的兒子！我們所發現的是神的兒子。天使和我們的主比起來，不知道差了多少萬倍，此中沒有可比擬的，那個比例差得太遠。

在會堂裏有一個人，當他走在路上的時候，還是要去捆綁信奉主名的人。但是，當他仆倒在地爬起來以後，進到會堂裏去，卻說耶穌是神的兒子。這一個人若不是瘋了，那就是得了啓示。
但是他不是疯了，他是得了启示。他的確從千萬人中選見了一個人是神的兒子。你也像保羅一樣，已經在千萬人中選見了一個人是神的兒子。你不覺得是怎麼一回事，並不覺得是那麼希奇的，並不在那裏若無其事呢？如果他相信了主耶穌，這是一件特別的事。拿撒勒人耶穌是神的兒子。祂是怎樣相信的。在這裏有一件特別的事，是又大又奇，是超越過人的常情的。這是一件特別的事，是另外有法子再字的事，就是拿撒勒人耶穌是神的兒子。在這裏有一件，病剛好，眼睛剛好，現在立刻去告訴人說：「我遇見了神的兒子。」大聲地說：「耶穌是神的兒子。」外人看不见，他看見這一件事，是特別到沒有法子再字的事，就是拿撒勒人耶穌是神的兒子。每一次當我們想到拿撒勒人耶穌是神的兒子，我們也一點都不覺得希奇。

在宇宙中有一件奇事，他知道是祂，就沒有一個人能知道是祂。所以，弟兄姊妹千萬不要以爲你的相信是一件小事。要知道你的相信是一件奇事。
作見證

因爲知道他所發現的是何等希奇的事，所以就不能不到會堂裏去說。你如果領會你所看見的，是何等希奇，你也會作同樣的事。拿撒勒人耶穌是神的兒子，這是極希奇的事實，也是極榮耀的事實。

（四）一個尋找一個

一個人信主之後，不止要到城裏去對人講，不止要回家去對人講，不止要在會堂裏作見證，並且還要有特別的見證，就是一個人去領另外一個人信主。約翰福音一章二十四至四十節的見證，就是這樣。安得烈一信了主，就去帶領他的哥哥彼得來信主。安得烈是去帶領他的親友，腓力和拿但業是朋友，他也是自比安得烈更有恩賜的使徒，但是安得烈是引導彼得信主的人。他們是一個一個地把人帶到主面前。大約在一百年以前，有一個信徒名叫哈利馬基。他蒙主的恩典，開他的眼睛，看見他自己雖不來，他只能注意一個人，他只會說：「我要得救了，你也得救。」他抓起一個，怎麼都不放，老實的一百多個人相信了主。從前在英國有一個信徒名作陶德，是很會帶領人得救的。他得救的時候是十六歲。在一
個放假的日子，他到一個鄉村裏去，在那裏遇見教會中的一對老夫妻招待他。那一對老夫妻很會作工，就把他引到主的面前去。這個青年人本來糊裏糊塗，有一天他跪下來禱告，得救了。後來，他就和那一對老夫妻有了一點談話，他們談起，那地方總是等到有一位狄先生作見證。他給基督徒起一個名字，叫作假冒善的人。他看全世界的基督徒都是假冒善的人。只要是他講起一個很難令人打開，他就要打開。所以沒有一個基督徒敢向他傳福音，也沒有一個基督徒敢從他走那條路上過。因為一從他的路上走過，他就不打開。有人給他用棍子打開，又不能因着他傳福音被打而控告他，所以他越打越利害。一陶德說：「我覺得我應該去。」他到了狄家門口，一叩門，狄先生就出來開門。他手裏拿着棍子，問說：「我青年人，你要作什一都行，你不要去。有人給他用棍子打開，又不能因着他傳福音被打而控告他，所以他越打越利害。」陶德說：「不！我覺得我應該去。」他去了。
走！快走！陶德就再說：『我要你應該相信耶穌。』狄先生發怒了，奔到樓上，把手槍拿了下來，很兇地對他說：『走！不然，我就開槍。』他說：『我是要勸你信耶穌，你要開槍，只好讓你開。』

他說：『在這裏有一個人不認識你，求你救他。』陶德就立刻當着狄先生的面跪了下來，手槍放了下來，再跪一等，狄先生也跪了下來，就聽見在他旁邊有一個聲音，好像是喊一等，一等，又聽見手槍放了下來。

以前只是聽見福音，今天我是第一次看見福音。陶德在相信主的頭一天兩三個鐘點之內，就帶領了一個出名不容易對付的人得救。一個初信的人，越早開口帶領人相信主越好，總不能讓他時間空過。

三、作見證的緊要
作見證的，恐怕他還需要人對他作見證。誰沒有心甘沒有興趣要叫人悔改歸主的，恐怕這個人還需要悔改歸主。誰在人面前沒有聲音為着主的，恐怕他還需要聽神福音的聲音。總不能有一個人進步到連救人都不救。沒有一個人能進步到不必向人作見證。這是一輩子要作的事。好地學習作見證。你曾經在屬靈的路多走一點的時候，就曾聽見弟兄說：『你應當作活水的管子。你應當接在靈裏，讓活水流到你的身上來』。但是，活水的管子有兩個頭。一個頭是向着靈，向着生命，向着主開的。二個頭開，活水就流出來。有許多人在神面前沒有能力，也沒有見證的機會，也沒有見證的需要。他們向著主開的頭沒有開，但恐怕有更多的人是因為他們向著人作見證，帶領人歸主的那一頭沒有開，所以他們沒有見證的機會。
在座的那位朋友也很有学问，他们谈了许久。主人因时间已晚，就留他们过夜。那朋友的房间刚好在他的对面。他进了自己的房间不久，就听见对面房间有一声很响的敲门声。他跑去一看，看见那位朋友倒在地上，已经死了。他马上悲痛地说：‘如果我知道有这一件事，我决不会跑得这么远。’他要给他说永远的事。但是，我并没有花五分钟的时间就到门口，所以事情已经太迟了。我刚才就知道我所知道的，我刚才就要尽我的力量去告诉他。他已经死了，我实在无法告诉他。’我刚才就知道他死在十字架上。但是现在太迟了！我刚才如果对他讲这些话，他们一定会听的。每个人都需要相信主耶稣和祂的十字架！’

耶稣是一个很会带人得救的人。他有一个定规：无论有谁救他，没有救他，至少有一天，我总要对一个人传福音。有一天，他到街上说：‘你要相信主耶稣。’我就打开他的话，忽然想起那天没有对人传过福音，那怎么办呢？他就起来，穿上衣服去寻找人。看看钟，已经半夜了。街上已经没有人了。所以，我们总要找机会作见证。我信耶稣！”
这几天来看救了，就得救了。

——作见证

人信主，就应当听神面一线有一个志愿，有机会就去寻找人。每一人信主应当有记录，就应当

定规一年要救多少人，或是一年救十个，或是一年救二十个。然后开始为这些人祷告，摸不着

边觉的祷告是没有用处的。你到主面前去求说，主啊！求你拯救罪人，这是没有边界的。你总

要有一定确信，祷告要用十个，要救二十个就是二十个。你要有一个确定的目标，要二十个就是

五十个不算多，十个人二十个是很平常的，在祷告中总要有诚实的祷告。你天天在主面前祷告，有

机会的时候就去作见证。你要举起福音的火来，去点最恩赐的人。让我们每一个基督徒都出去把别

人点亮。福音的见证要从我们身上继续下去，直到主来。千万不要我们是被点透了，却不去点别人。

福音的见证要从我们身上继续下去，直到主来。千万不要我们是被点透了，却不去点别人。福音的

见证要从我们身上继续下去，直到主来。千万不要我们是被点透了，却不去点别人。福音的见证要从

我们身上继续下去，直到主来。千万不要我们是被点透了，却不去点别人。福音的见证要从我们身上继续

下去，直到主来。千万不要我们是被点透了，却不去点别人。福音的见证要从我们身上继续下去，直到主来。千

万不要我们是被点透了，却不去点别人。福音的见证要从我们身上继续下去，直到主来。千万不要我们是被点透了，

却不去点别人。福音的见证要从我们身上继续下去，直到主来。千万不要我们是被点透了，却不去点别人。福

音的见证要从我们身上继续下去，直到主来。千万不要我们是被点透了，却不去点别人。福音的见证要从我们身

上继续下去，直到主来。千万不要我们是被点透了，却不去点别人。福音的见证要从我们身上继续下去，直到主来。千

万不要我们是被点透了，却不去点别人。福音的见证要从我们身上继续下去，直到主来。千万不要我们是被点透了，
領人歸主

我們在上一篇已經說過，一個人信主之後應該為主作見證。現在我們要說到怎樣帶領人歸主。如果我們不知道怎樣帶領人歸主。我們必須作，必須學的。我們可以分作兩段來說：第一，為着人到神面前來；第二，為着神到人面前去。此外，我們也要附帶提到一些關於全家得救的事。

（一）禱告是領人歸主的基本工作

領人歸主有一個基本的工作，就是在沒有向人開口之前，必須在神面前開過口。先在神面前去說話，不是先向着人說話。有些弟兄姊妹很熱心地要帶領人歸主，但是他們沒有為那些人禱告。我們要知道，人如果在神面前沒有負擔，那麼
在人中間雖然有興趣，救人的工作還是作不來。人總得在神面前有負擔，然後才能作人面前作見證。

“主耶穌曾說過：『凡父所賜給我的人，必到我這裡來。』（約六章三十七節）使徒行傳二章四十七節說：『神將人加給祂。』得救的人是需要從神那裏去求出來、討出來的。而且，人的心是最難對付的。我們不容易叫它歸向主。我們必須在神面前好好地帶領人歸主，然後再仔細地向他們說話。我們必須把人一個個地擺在神面前，好地禱告過，然後才會好好地帶領人歸主。”

（三）
應當預備一本簿子

要好好的為着人禱告，最好能預備一本簿子。因為把禱告禱告過，然後才會好好地帶領人歸主。

要出問題，如果對於禱告沒有把握，那麼對於帶領人歸主也就沒有把握。我們必須把人一個個地擺在神面前，不要馬虎地過去。

你剛得救的時候，你如何去賠償？你應當把神所要救的人的名字，擺在你心裏。因為主把那個人擺在你心裏，叫你記得那一件事，你就非去賠償不可。有一天想起一件事，過兩天又記起一件事，你就一次又一次地在那裏對付。你要帶領人歸主，也是這樣，要讓主把那

（四）
一些人摆在你心裏，自然而然你心裏有負擔，會替好幾個人或者好幾十個人禱告。在你寫名字的時候，最重要的是要好好的接受主所擺在你心裏的名字，不是隨便隨便地接受。你的工作作得好不好，就在乎起頭起得好不好。你要專一地求神給你幾個人，你家裏的人，你朋友、同事、同學，你所認識的人都要趕快得救。

這一本簿子最好要分成幾項：第一項是名字，第二項是號碼，第三項是日期，第四項是名單。名字在簿子裏，不寫則已，一寫進去，就不可以放鬆。除非他死了，才可以不為他禱告。人如果沒有去世，又沒有得救，就不可停止為他禱告。人如果沒有去世，又沒有得救，總不可停止為他禱告。這本簿子裏的人，不寫則已，一寫進去，就不能放鬆。我們總不要放鬆，總是要他們得救的。

（三）

禱告最大的攔阻乃是罪的，那麼這些人會一個一個地得救。你主面面前一直求，過了幾天、半個月、一個人；兩個人得救了；又過了些時候，三個人、五個人得救了。總歸過去的一些時候就有人得救。如果過了很長時間，心裏來叫你記得這些人，你盼望他們趕快得救。
心也剛強，良心也會脆弱，信心也就蕩失。如果我們的心定自己為罪，神比我們的心大，就更不能接受罪，神要將罪洗淨，信主復活。我們的罪便得赦免，使我們信心堅強、立志為善。

（四）禱告應當有信心

還有一件緊要的事要注意，就是禱告應當有信心。如果來信，我們禱告，神說：「...」我手的工作，你們可以求我命定。」（詩四五章十一節）所以我們禱告，必須有信心，決不能求了，卻尋不見，神說：「我尋求的，就尋着。」決不能求了，卻尋不見，神說：「我尋求的，就尋着。」決不能求了，卻尋不見。如

認人為主。
你要把你心里所负重的人离开在神的面前，一個一個地在神的面前求，看神在多少時間之內交涉。禱告要得着答應，是常常需要交涉的。禱告得不着答應，總是有效。你若不認真，就長久失敗。

在這裏，你就看見有一本班子的需要。這一本班子，使你知道他的禱告有沒有得着答應。許多人根本不知道他的禱告有沒有得着答應，因為他沒有記録。所以，初信的弟兄姊妹要學習用這一本班子。這樣，你就知道，你的禱告有沒有得着答應。

當你過了相當時間，還看不見禱告得着答應，你就該知道，這兩件事：
一、你要知道，他的良心裏有罪；
二、你要知道，你的良心和信心。這時，你就該知道，初信的弟兄姊妹對於禱告的方面，還要真正地、完全地相信神的應許。這樣，你要看見得救的人在一個一個地增加。在你的生活、你的事奉、你的親戚朋友有多少？你的社區裡有多少？你需要兩個人？你需要代禱的，你的一位特別的人。你看在你的心裏。當主要把一個人

（六）常天天禱告

你要為周圍的人禱告，難道沒有一個人是需要你代禱的？你的同事有多少？你的鄰舍有多少？你的親戚朋友有多少？總要先求神把一個特別的人，放在你的心裏。當主把一個人
放在你的心裏，要藉着你去救他的時刻，你就把這個人的名字寫在簾子裏，藉着禱告，常常把他帶到神的面前。

你每天要劃出一定的時間來作代禱的工作。劃一個鐘點，你就要把一天中每一刻鐘要為誰代禱，總要劃出一個時間來，為你所要禱告的人禱告。總要劃出一個時間來，為你所要幫助的人幫助。

我們在這裡提起幾個故事，看看有的人是如何作這個工作的。

有一個弟兄，有一天，他為着主的第一件該作的是什麼事？他和他一同燒炭炭的人得救了。他就問領他歸主的弟兄說：「你為什麼要信主耶穌？」「他說：「有一個老是為我禱告，所以我要信主耶穌。」他問：「你為什麼要信主耶穌？」他說：「有一個舊的人，他特別記起一個人來，他天天為那人禱告。後來，不知道怎麼被那個人知道，那人很不高興。過了好些日子，傳福音的人又去傳福音。」
因為這一個燒煤炭的人為他禱告，他起初雖然不高興，但是禱告的力量把他折服了，所以他要接受主。

一個十六歲的孩子，在一家建築公司中作抄寫的工作。公司中的總工程師，脾氣很不好，差不多每一個人都怕他。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。他只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我感覺到在整個公司二百多人中，只有十六歲。這個孩子得救之後，就為那個總工程師禱告。他很怕那個工程師，不敢向他開口傳福音，但是天天為他迫切禱告。我覺得不對，就想要勝過他們。他們看見來往的人多，她們人少，怎樣勝過他們呢？她們姊妹兩個商量好，在談話的時候，一個坐在這一頭，一個坐在另一頭，她們坐在兩頭為他們禱告。第一個從這一邊禱告過去，另一個從那一邊禱告過去，把所有的人一個一個地都禱告過。因此，那一天大家就笑不成功，大家也都談不成功。他們就問，這是怎麼一回事？當天就有一個人得。
救。第二天，又有一个人得救了。就这样，他们一个一个都被带到主面前去。
所以，祷告总不可缺少。带领人归主的第二个条件，就是要为人祷告。有次序地祷告，天天祷告，不放随便地一直祷告到人得救才止。

二 為着神到人面前去

我们光是看着人到神面前来，还是不够的。我们还得为着神到人面前去，告诉他们神是怎样的。许多人有胆量对神说话，却没有人有胆量对人说话。我们得训练自己有胆量去对人说话，对人说话的口才，可以和人有一点辩论，那是为要使余听的人得益处，但对你的所要说的，要尽力避免辩论，因为辩论往往把人赶走，不会把人带来。你如果与人争执，他就要把你了。

（一） 絕不作無謂的辯論

第一，絕不作無謂的辯論。不是说绝对不可辩论，使行传中就有好几处的辩论，但保罗也有辩论（参徒十七章三节，十七节，十八章四节，十九节等处经文），但是无谓的辩论，不能得人。有時候，可以和人有一点辩论，那是為了要使其餘聽的人得益處，但對於你所要说的，要尽力避免辩论，因为辩论往往把人赶走，不会把人带来。你如果与人争执，他就要把你了。
這些都是不能辯論的，你要承認這是神國的事。你要指明給他看，你的快樂他沒有，你的平安他沒有，所以他應該信主。}

(二) 報達實際

領人歸主的技術，是注重事實，不是注重道理。你說，你自己得救的時候是什麼情形，你不
是講道理，是你自己得救，你得救的過程是不能講得清楚的。

領人歸主，是要使人相信聖靈的感動，使人相信主耶穌的來臨，使人在實際中見到主的
力量。你要指明給他看，你的快樂他沒有，你的平安他沒有，所以他應該信主。
一八五

顧人歸主
（五）無論得時不得時都得講

上而說過要先為人到神面前去禱告，然後再對人講，但這並不是說沒有禱告過就不可以講。有的人你第一次遇見他，你也得講；總是要抓住機會，總是要得時要講，不得時也要講。因為你不知道有誰從你手裏漏過，所以總是有機會就講，總是常常開口。在你禱告的簿子中有名字的，固然要為他們禱告，就是有許多人你不知道他們的名字，也知道他們的名字，你也得為他們禱告：主啊！求你拯救罪人，不管什麼人，不管什麼名，求你拯救他們。

我們所為不注意一點，就濺掉一個靈魂。有許多人的靈魂從我們手裏漏掉，實在不應該。

（六）要仔細地研究

你每一次帶領一個人歸主，都得加以仔細地研究，像作醫生的人把各種病人的病情加以研究一樣。醫生不可對任何病人開同樣的藥方，要把病醫好，必須對症下藥。對什麼病人開什麼藥方。領人歸主也是這樣。世界上沒有一個人不學醫學而會作醫生的，像樣，也沒有一個人不學領人歸主而會領人歸主的。有許多弟兄姊妹所以會作善於領人歸主的人，就因他們一次一次把他們所帶來的人仔細地研究。初信的人一起頭帶領人的時候，就要用功研究。總要研究。
為什麼某人會接受？為什麼某人會拒絕？為什麼某人會接受？為什麼某人會拒絕？

如果你認真地去工作，就會學得更多。

如果你認真地去工作，就會學得更多。

如果你認真地去工作，就會學得更多。

如果你認真地去工作，就會學得更多。

如果你認真地去工作，就會學得更多。

如果你認真地去工作，就會學得更多。

如果你認真地去工作，就會學得更多。

如果你認真地去工作，就會學得更多。

如果你認真地去工作，就會學得更多。

如果你認真地去工作，就會學得更多。

如果你認真地去工作，就會學得更多。

如果你認真地去工作，就會學得更多。

如果你認真地去工作，就會學得更多。

如果你認真地去工作，就會學得更多。

如果你認真地去工作，就會學得更多。

如果你認真地去工作，就會學得更多。

如果你認真地去工作，就會學得更多。

如果你認真地去工作，就會學得更多。

如果你認真地去工作，就會學得更多。

如果你認真地去工作，就會學得更多。

如果你認真地去工作，就會學得更多。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。

如果你想得更多，你就必須得付出更多努力。
三 領全家的人歸主

在這裏，我們要附帶提起一些關於全家得救的事。

我們如果一起頭就看見，就會省去許多麻煩，同時要省去許多好處。

你家人得到了永生，就不當再把你們的全家。

當然，你家裏的人得永生，就是一個一個地得著的，有的早，有的晚，但結果總是全家得救。這就好像詩客，有的詩人在詩帖上特地加上一句光臨四個字，意思是說客人全家，都去赴席。如你相信主的人的話是真的，你把全家的人都帶去赴席，你就得救全家。

當然，在吃的時候，還是個人在那裏吃的，吃的人得着飽足，不吃的人都仍然得不着飽足。

這是真的要緊的事。千萬不要生下一个，失敗一個。要生下一个，重生一個，才行。

（一） 規約中的實例
神救人的基本原则，是以一家一家为单位的。这有什么遮幅呢？我们要一段一段地来读。

聖經。先從舊約來看。

創世記第七章一節：耶和華對挪亞說：你和你的全家都要進入方舟。

當時進入方舟的人有八個人。方舟是以家為單位，不是以個人為單位。

創世記十七章十二至十三節：你們世世代代的男子，無論是家裏生的，或者是在你後裔之外用銀子從外人買的，生下來第八日，都要受割禮。神要亞伯拉罕家的人都受割禮。

受割禮的人，是屬乎神的，凡不受割禮的，就不是屬乎神的。

出埃及記十二章三至七節：你們吩咐以色列全會眾說，本月初十日，各家要接著父家取羊羔，一家一隻，各家要取點血，塗在吃羊羔的房屋左右的門楣上和門楣上。逾越節的羊羔，一家宰一隻羊羔，乃是一家宰一隻羊羔。血塗在門楣和門楣上，一家就能得着保護。滅命的天使看見血，就不進到那一家，就越過他們去。
你們去吃羊羔，全家灑血一樣，乃是作為全家的。你
一家去吃，你就一個人得着；你一家去吃，你就一家人得着。得救，是全家都得着的。像全
家去吃羊羔，全家灑血一樣，乃是作為全家的。你

民數記十八章一節：耶和華對亞倫說：你和你的兒子，並你本族的人，要一同擔當亞倫

的罪孽。一以弗士人照原文應當譯作「本家」。十一節：以色列人所獻的祭祭並搖祭，都是

你的，我已賜給你和你的兒女，當作永遠的分，凡在你家中的潔淨人都可以吃。以色列人所獻

的祭祭和搖祭，神都給亞倫一家。不是為了亞倫一個人，乃是因為全家的人都是神所揀選的。

祭司的職分是以家為單位，不是以個人為單位。

約書亞記三章十八至十九節：我們來到這地的時候，你要把這條朱紅繩繫在縄我們下

去的窗口上，並要使你的父母、弟兄和你父的全家都聚集在你家中。再看六章二十五節：約書

亞書亞卻把妓女關入與

她父家，並她所有的，都救了。因為她隱蔽了約書亞所打發探耶利哥的使者。妓女喇合嫁

了喇合全家的人，而不止是救她一個人。第二章是應許，第六章是應驗。應許是這樣，應驗

也是這樣。所有喇合全家的人都得救。凡在這條紅繩子家裏的人全家都得救。神的救恩

是為着
十一章十節：“他是個誠實人，他和全家都敬拜神，多多賑濟百姓，常常禱告神。”

十一章十四節：“他有話告訴你，可以叫你和你的全家得救。”

哥尼流是一家人得救的，一個

使徒行傳十六章十五節：“她和她一家就領了浸。”

使徒行傳十六章三十—節：“他們說：當信主耶穌，你和你一家都必得救。”

是著名聖經聖經節之一。

當信主耶穌，你和你一家都必得救。

這個應許能不能應驗？看三十四節：

“所以當信主耶穌，你和你一家都必得救。”

使徒是對他說：“你相信主耶穌，就必得救。

如果使徒是對他說：“你相信主耶穌，就必得救。

現在你安心，你慢慢地向他們作見證，他們慢慢地相信，慢慢地得救了。那他們必定就慢慢地相信，慢慢地得救了。
他們是說：「你和你一家必得救。」我們要在神面前看見，救一個也是救，救一家也是救。

神要以一個家為單位，得着了一個人，就得着了一家。神要以一個家為單位，得着了一個人，就得着了一家。神要以一個家為單位，得着了一個人，就得着了一家。神要以一個家為單位，得着了一個人，就得着了一家。神要以一個家為單位，得着了一個人，就得着了一家。神要以一個家為單位，得着了一個人，就得着了一家。神要以一個家為單位，得着了一個人，就得着了一家。神要以一個家為單位，得着了一個人，就得着了一家。神要以一個家為單位，得着了一個人，就得着了一家。神要以一個家為單位，得着了一個人，就得着了一家。神要以一個家為單位，得着了一個人，就得着了一家。神要以一個家為單位，得着了一個人，就得着了一家。神要以一個家為單位，得着了一個人，就得着了一家。神要以一個家為單位，得着了一個人，就得着了一家。神要以一個家為單位，得着了一個人，就得着了一家。神要以一個家為單位，得着了一個人，就得着了一家。神要以一個家為單位，得着了一個人，就得着了一家。神要以一個家為單位，得着了一個人，就得着了一家。神要以一個家為單位，得着了一個人，就得着了一家。神要以一個家為單位，得着了一個人，就得着了一家。神要以一個家為單位，得着了一個人，就得着了一家。神要以一個家為單位，得着了...
信仰的宣告

（三）

约书亚记二十四章十五节：「是的，至於我，和我族，我們必定事奉耶和華。
你也應當這樣

領人歸主

在各地有許多神的兒女，都相信神是什麼？

全家的得救是一個很大的原則。

全家的事。人怎麼相信，神也就不怎麼成就。

你也應當這樣

一家一本的，因此常有這裏幾十家信主，那裏幾十

全家的得救是一個很大的原則。

你一個人得救，你全家就得多。

你一個人在神面前總得

作，就能把更多的人帶到主面前來。

但願神祝福我們，使我們在領人歸主的工作上多多恩惠，天天為着人的靈魂到神的面前來

求常常為着神到人面前去作見證。我們要把我們全家的人都帶到主面前來，都蒙主的拯救。

我們也要帶領我們的親戚，朋友，同事，鄰舍；

歸向我們的主。