论希伯来婚姻制度

岳纯之

（南开大学法学院，天津300071）

【摘要】在希伯来社会，结婚必须具备两个基本条件，一是达到婚龄，男子大体为16—18岁，女子为12岁以后，一是父母之命。同时结婚也有某些法定或习惯的障碍，主要包括一定范围的亲属关系和外邦异族。缔结婚姻需要一定程序，这些程序包括订婚和举行婚礼。订婚需要有口头或书面的契约，同时还往往伴有男方赠送的聘礼。

婚礼一般在男家举行，但也可在女家举行，而且比较多。在希伯来社会的早期，婚礼比较简朴，后来则渐趋热闹铺张。希伯来人的婚姻形态是一夫多妻制，一个成年男子允许同时拥有多位妻妾。离婚不需要特别的理由，只要丈夫不喜欢妻子，就可以出具休书将其休弃。再嫁是允许的，不受非议的，一般也不要求特殊的程序或形式，只是如果丈夫无后的话，该丈夫的寡妻有权利嫁给他的最亲近的族人，以便为亡夫延续香火。

【关键词】希伯来；圣经；婚姻制度；结婚；离婚

【中图分类号】K124【文献标识码】A【文章编号】1002-3194(2007)03-0092-08

希伯来婚姻制度是希伯来人在古代中东那种民族众多、关系复杂、自身生存极为艰难的特殊环境中形成的一种制度，它既具有与世界各民族的共通之处，也不乏自己的民族特色，成为古代东方社会的一道独特风景。对希伯来婚姻制度，有的希伯来著述曾有涉及，一些外国法制史教材也间有介绍，但由于种种原因，这些论述都嫌不够深入，有的还存在比较多的错误，正是有见于此，笔者撰成此文，希望能够有助于对希伯来婚姻制度和希伯来社会的准确而深入的了解。

一、结婚的条件

结婚是男女双方以永久共同生活为目的的合法结合，为了保证婚姻的质量，所有民族在结婚问题上都或明文或习惯地规定了某些条件。希伯来人在长期的社会生活中，也逐渐形成了一些结婚的条件，其中基本的有两条，即达到婚龄和父母之命。

（一）达到婚龄

跟许多早期民族一样，希伯来人并没有对适婚年龄做出明确的规定，不过他们也约定俗成地形成了一种适婚年龄，就男性来说，这个年龄大约为16—18岁左右，此时就该“入婚礼会盖”(1)，而最晚，一种说法认为不得晚于20岁，因为“神圣的上帝注视着每个男人直到20岁，期待他去结婚，如果到了20岁还不结婚，上帝便诅咒他”(2)。另一种说法则认为“当你的手还放在儿子们的脖子上时——从16岁到22岁，或者据另一种观点，从18岁到24岁——让他们结婚”(2)。在希伯来，也有坚持认为男子应满20足岁才可以结婚的(3)，但似乎仅限于某些狭小的宗教团体，并未对社会产生重大影响。就女性来说，他们则认为12岁以后就可以结婚嫁人了，因为在希伯来人眼里，女孩12岁就已是成年人

【参考文献】
[1]王神荫译：《死海古卷》，商务印书馆1995年版，第392页。
了，可以对问题做出自己的判断。这一点也可以从旧约圣经中得到间接的佐证。《雅歌》第六首写道：
“我们有一小妹，她的两乳尚未长成，人来提亲的日子，我们为她怎样办理。”从生理学的角度说，12岁的女孩乳房并未完全发育成熟，因此，“两乳尚未长成”与12岁的年龄应该是吻合的。

（二）父母之命
希伯来社会是一个父权家长制社会，婚姻大事应该由父母决定。首先男子娶妻需要父母之命。男子娶妻需要父母之命，这是贯穿希伯来社会的一条铁则，我们可以从《圣经》等书中列出一串长的名字，亚伯拉罕的儿子以撒、以撒的儿子雅各、犹大诸子、英雄参孙等等，他们的婚姻都是取决于父母之命。当然，由于男子奔波在外，有时迫于环境可能无法向父母请示，比如《圣经后典·多比传》中的多比雅曾奉父命从尼尼微到玛代去寄取存放在那里的银钱，当他在伊克巴他城喜逢与拉格尔的女儿撒拉的好姻缘时，由于离家遥远，就自己作主与撒拉结婚成家，不过这只是父母之命的例外。其次，女子出嫁也需要父母之命。在此必须先澄清一下希伯来妇女的社会地位，因为有一种观点认为，希伯来妇女被赋予极有尊荣的地位，从未被视作低男一等。实际上，这种说法是不符合实际的。只要从《圣经》关于上帝创造女人的传说和希伯来经典《塔木德》关于这个传说的解释就可以看得很清楚。除了用《圣经·创世记》的说法，上帝是先用地上的尘土创造了男人，然后又用男人的一根肋骨创造了女人。为什 么上帝是用男人的肋骨而不是其他部分创造女人呢？对此，《塔木德》的解释是：“上帝赐的了一下该用男人的哪一部分创造女人。他说，我不能用头创办她，以免她傲慢地昂起头；不能用眼睛创造她，以免她过于好奇；不能用耳朵创造她，以免她偷听；不能用嘴创造她，以免她滔滔不绝；不能用性创造她，以免她太嫉妒；不能用脚创造她，以免她有碍过强；也不能用脚创造她，以免她四处闲荡；而应该用身体上隐藏的一部分创造她，以便让她谦恭。”[14]由此可以看，《圣经》到《塔木德》，为妇女设定的都是一个听话的从属者的地位，当然，从属者也会受到社会的尊重，但其从属性并不会因为受到尊重而有所改变。正是因此，于男子相比，希伯来妇女在婚姻问题上更要取决于父母之命。比如在很久远的以前，那个时候据说还没有国王，以色列人与便雅悯人曾经发生过一场冲突，为了惩罚便雅

1. 婚姻取决于父母之命并不意味着父母之命一定与子女意志相冲突，事实上，为了子女的幸福，父母在很多情况下都非常注意甚至尊重子女的意见，但这也并不能因此否定父母之命的决定性作用，因为最后的决定权还是在于父母。有的著作由于看到希伯来人有时采纳或迁就了子女的意见而否定在这种情况下存在父母之命，显然是不妥当的。
是外孙女，露她们的下体，她们是骨肉之亲，这本是大恶。你妻还在的时候，不可另娶她的姐妹作对头，露她的下体。这段记载被认为是规定了希伯来人的基本禁婚范围，从这段记载来看，直系亲属之间的婚姻关系、二亲等的旁系亲属之间的婚姻关系都已全部被禁止，姑侄、姨甥这样的三亲等旁系亲属关系，公公与儿媳、侄子与伯叔母的婚姻关系也被禁止，这些都体现了人类的普遍要求。

尽管如此，我们今天禁止的某些婚姻关系，在当时仍然是允许的，比如叔伯与侄女之间、舅甥之间的婚姻关系，但又有例外，详后。这段记载也被认为是规定了希伯来人的基本禁婚范围，从这段记载来看，直系亲属之间的婚

是外孙女，露她们的下体，她们是骨肉之亲，这本是大恶。你妻还在的时候，不可另娶她的姐妹作对头，露她的下体。这段记载被认为是规定了希伯来人的基本禁婚范围，从这段记载来看，直系亲属之间的婚姻关系、二亲等的旁系亲属之间的婚姻关系都已全部被禁止，姑侄、姨甥这样的三亲等旁系亲属关系，公公与儿媳、侄子与伯叔母的婚姻关系也被禁止，这些都体现了人类的普遍要求。

尽管如此，我们今天禁止的某些婚姻关系，在当时仍然是允许的，比如叔伯与侄女之间、舅甥之间的婚姻关系，但又有例外，详后。这段记载也被认为是规定了希伯来人的基本禁婚范围，从这段记载来看，直系亲属之间的婚
有了孩子，他们在以斯拉的压力之下，都被迫离弃了他们的外邦妻子。

### 表 1  希伯来人与异族通婚情况表

<table>
<thead>
<tr>
<th>序号</th>
<th>希伯来人姓名</th>
<th>希伯来人性别</th>
<th>通婚对象姓名</th>
<th>通婚对象族别</th>
<th>资料来源</th>
</tr>
</thead>
<tbody>
<tr>
<td>1</td>
<td>亚伯拉罕</td>
<td>男</td>
<td>夏甲</td>
<td>埃及人</td>
<td>创 16:1-3</td>
</tr>
<tr>
<td>2</td>
<td>以实玛利</td>
<td>男</td>
<td>犹大</td>
<td>赫人</td>
<td>创 21:1-21</td>
</tr>
<tr>
<td>3</td>
<td>以扫</td>
<td>男</td>
<td>巴实抹</td>
<td>赫人</td>
<td>创 26:1-34</td>
</tr>
</tbody>
</table>
| 4    | 犹大         | 男            | 书亚之女      | 迦南人       | 创 38:2-
| 5    | 约瑟         | 男            | 西亚纳        | 埃及人       | 创 41:4-5|
| 6    | 西缅         | 男            | 扫罗之母      | 迦南人       | 创 46:10-
| 7    | 摩西         | 男            | 西坡拉        | 米甸人       | 出 2:15-21|
| 8    | 示罗密       | 女            | 埃及人        | 利 24:10-11 |
| 9    | 心利         | 女            | 哥斯比        | 米甸人       | 民 25:6-15|
| 10   | 参孙         | 男            | 埃及人        | 民 14:1-10  |
| 11   | 玛伦         | 男            | 路得          | 摩押人       | 得 1:2    |
| 12   | 基连         | 男            | 俄珥巴        | 摩押人       | 得 1:2    |
| 13   | 波阿斯       | 男            | 路得          | 摩押人       | 得 1:2    |
| 14   | 大卫         | 男            | 玛迦          | 基述人       | 撒下 3:3  |
| 15   | 威示巴       | 女            | 乌利亚        | 赫人         | 撒下 11:3 |
| 16   | 所罗门       | 男            | 拿玛          | 埃及人       | 王上 3:1, 王上 11:1, 代下 12:13 |
| 17   | 亚哈         | 男            | 耶洗别        | 西顿人       | 王上 16:31-32 |
| 18   | 亚比该       | 女            | 益帖          | 以实玛利人   | 代上 2:17 |
| 19   | 示珊之女     | 女            | 耶哈          | 埃及人       | 代上 2:34-35|
| 20   | 米列         | 男            | 比提雅        | 埃及人       | 代上 4:17 |
| 21   | 玛拿西       | 男            | 亚兰人        | 代上 7:14    |

说明：希伯来人姓名一栏中，凡未注明性者均为男性。通婚对象姓名一栏中，凡未注明姓名者均为未详。

### 三、结婚的程序

与其他民族一样，在希伯来社会，缔结婚姻也需要一定程序，这些程序包括订婚和举行婚礼。

(一) 订婚

订婚就是男女双方为将来结婚所作的事先约定。在希伯来社会，订婚很早就已经存在，比如亚伯拉罕曾派他的老仆人去为他的儿子以撒订婚，以撒的儿子雅各在娶妻子拉结以前，也与拉结家订有婚约，等等。订婚有的需要订立书面契约，多比的儿子
多比雅与妻子撒拉订婚时，撒拉的父亲“拉格尔请
于她拿过空卷，以便他们在上面书写婚约。拉格
拉在婚约上这样写到：依照摩西律法之教义，
将撒拉许配给多比雅”[4]87，14，但也可口头达成，
前述以撒的订婚、雅各的订婚以及后来的
雅各为女儿底拿的订婚、扫罗为女儿米拉、米甲
的订婚等等都未提到书写婚约，而最典型的则是迦勒
为女儿押撒的订婚，当时作为犹大人首领的迦勒正
率领军队进攻迦南人，为了鼓舞士气，赢得战争的胜
利，他对将士们许诺说：“谁能攻打基列西弗，将城
夺取，我就把我女儿押撒嫁给他为妻。”[1][4]16。迦勒就以
这种悬赏的形式口头为女儿订立了婚约。

订婚往往伴有男方赠送的聘礼，亚伯拉罕的老
仆人为以撒与利百加订婚时，“拿出金器、银器和衣
服送给利百加，又将宝物送给她哥哥和她母亲”[3][824,5]。
聘礼可以有多种形式，可以像刚才提到的金器、银器、衣服等物，也可以是女方家长所
必要的某些东西，比如扫罗为女儿米甲订婚时向
男方大方要求的是“一百非利士人的牛
皮”[3][824,8]，雅各娶妻子拉结前为岳父服役七年，雅
各为女儿底拿订婚时对对方提出的要求是“所有的
男丁都受割礼”[3][824,15]，而在上述迦勒发出悬赏之
后，他所要求于对方的则是“将城夺取”，而这份“厚
礼”最后由他兄弟的儿子俄斐勒出色提交。

(二)举行婚礼

婚礼是婚姻正式成立的标志和宣告，是对订婚
时所作结婚约定的践履。在希伯来社会，婚姻的正
式成立一般都要举行婚礼，亚伯拉罕的老仆人在利
百加与以撒订婚后，继带领利百加回亚伯拉罕的住
地，当快到住地时，“利百加就拿帕子蒙上脸。仆人
就将所办的一切事都告诉以撒。以撒便让利百加进
了他母亲撒拉的帐棚，娶了她为妻，并且爱
他”[3][824,8-10]。婚礼一般在男家举行，但也可在女家
举行，而且比较少见，以撒的儿子雅各与妻子利亚
和拉结都是在岳父家举行的婚礼，多比的儿子多比雅
也是在岳父家举行的婚礼，从《圣经·士师记》的记
载来看，参孙的婚礼似乎也是举行于岳父家。在希
伯来社会的早期，婚礼可能比较简朴，后来则渐趋热
闹铺张，参孙的婚礼则在筵席上举行了七天，多比雅结
婚时，其岳父为其举行了为期两周的盛大婚宴，当时
不仅准备了足够的面包和丰盛的牛羊肉，而且远方的
亲戚好友也被应邀出席。此外，据说在婚礼上，新郎、新娘和年青的伙伴们还会手舞足蹈，引吭高歌：
“北风啊，兴起！南风啊，吹来！吹在我的园内，使
其中的香气发出来。愿我的良人进入自己园里，吃
他佳美的果子。”[3][824,16]：“我妹子，我新妇，我进入我
的园中，采了我的蜜房和蜂蜜，喝了我的酒和奶。”
“我的朋友们，吃吧！我所亲爱的，吃吧！且多多地
喝。”[3][824,17]。

婚礼之后，女子归入男方家族，以男性为主导的
平凡的家庭生活就正式开始了。

四、婚姻的形态

在世界历史的发展中，曾经出现过多种婚姻形
态，一夫一妻、一妻多夫等等。希伯来人实行的则
是一夫多妻制，一个成年男子允许同时拥有多位妻
子，《圣经·出埃及记》说，“他若又为自己娶了一个
妻子，那么原配的食、衣、好合的事，仍可不减
少”，同书《申命记》说“人若有一妻，一为所爱，一为
所恶，所爱的，所恶的都给他生了儿子”，说明一夫
多妻是为法律所承认的。此外，旧约圣经中也曾记
载了大量方面的实例，为便观览，兹列表 2。

从表 2 可以看出，从传说时代的希伯来先祖拉
麦、亚伯拉罕到公元前 6 世纪的犹大国王约阿施，希
伯来人一直过着一种一夫多妻的婚姻生活。当然，
以上所反映的都是公元前 6 世纪以前的情况，而且
其中多为希伯来社会的上层人物甚至是至尊的国
王，或许不能充分反映希伯来社会的基本情况，因
此，我们再从《塔木德》中摘引几段记载，以便对此
问题获得一个全面的认识。《塔木德》第 3 卷开篇
“密西拿”在谈到妇女再婚时规定：“十五种妇女可
以附带免除她们的对头和她们的对头的对头等等所
有对头的族内再嫁的义务。”所谓对头，就是丈夫
在原配之外又娶的其他妻子，从上述引文可以看出，丈
夫只要愿意，可以娶数无多的妻子，而《塔木德》在
另外一处地方也确是如此说的：“丈夫愿意娶多少
妻子就可以娶多少”[1]129。《塔木德》曾收录了许多
古代先贤的格言，其中云“多妻妾，多巫师”[1]28，
说的就是多妻妾的弊端，由此也可看出，古代希伯来
社会是盛行一夫多妻制的。《塔木德》是诠释和解
释“摩西律法”（希伯来语称“托拉”）的大型文献，
约编纂于 3 到 5 世纪，其中不仅对旧约圣经中的成
文的摩西律法进行了阐释，也对据说也是传自于希
伯来圣哲摩西的不成文的摩西律法进行了记载和发
挥，也正是因此，《塔木德》保留了大量古代希伯来
的习惯与习俗。将《塔木德》中的记载和前引《圣
经》的记载及上表所列旧约圣经中的多妻制的实例
相印证，我们有理由认为，一夫多妻制是通行于整
个希伯来社会并为人们所广泛接受的婚姻形态，现
在有教材认为在希伯来社会：“婚姻，法定为一夫一
妻制，连国王都不得纳妾”[5]11，显然是不能成立的。
五、离婚与再嫁

离婚，在希伯来社会并不是罕见的事情。《圣经·历代志上》就记载了一个叫沙哈连的人连休二妻的例子。离婚似乎不需要什么特别的理由，《圣经·申命记》说，“人若娶妻以后，见她有什么不合理的事，不喜悦她，就可以写休书交在她手中，打发她离开丈夫”，“后夫若恨恶她，写休书交在她手中，打发她离开丈夫”。《圣经后典·便西拉智训》在谈到妇女时说：“她若不听话，那就把女休了”。后人也大都作如此解释，如有的学派认为，即使妻子做坏了饭，男人也可以休她，甚至如果男人发现另一个女人更美丽，她也可以据此休妻。不过，在事实上，离婚可能并不如此轻易，因为希伯来人对婚姻尤其在第一次婚姻是相当郑重的。《圣经》说“要使你的泉源蒙福，要喜悦你幼年所娶的妻。她宛如可爱的母鹿，优美的母羚。愿她的胸怀使你时时知足，她的爱情使你常常恋爱”，“当谨守你的心，谁也不可以诡诈待幼年所娶的妻”。耶和华以色列的神说：休妻的事和以强暴待妻的人都是我所

### 表2 希伯来人一夫多妻情况表

<table>
<thead>
<tr>
<th>序号</th>
<th>男子姓名</th>
<th>妻子数量</th>
<th>妇的数量</th>
<th>资料来源</th>
<th>备注</th>
</tr>
</thead>
<tbody>
<tr>
<td>1</td>
<td>拉麦</td>
<td>2</td>
<td>创4:19</td>
<td></td>
<td></td>
</tr>
</tbody>
</table>
| 2    | 亚伯兰（即亚伯拉罕） | 2        | 1         | 创16:3    | 两妻为撒拉和希土拉，其中希土拉是续娶。
| 3    | 拿鹤     | 1        | 创11:29，创22:20-24 |          |      |
| 4    | 以扫     | 3        | 创26:34，创28:9 |          |      |
| 5    | 雅各     | 2        | 2         | 创29:14-30:13 |      |
| 6    | 西缅     | 多位     | 创46:10   |           |      |
| 7    | 摩西     | 2        | 出2:15-21，民12:1 |          |      |
| 8    | 基甸     | 多位     | 1         | 士8:30-31 |      |
| 9    | 裘珥     | 多位     | 士10:3-4  |           |      |
| 10   | 以比赞   | 多位     | 士12:8-9  |           |      |
| 11   | 押顿     | 多位     | 士12:13-14|           |      |
| 12   | 某利未人 | 多位     | 1         | 士19:1    |      |
| 13   | 以利加拿 | 2        | 撒上1:1-2 |           |      |
| 14   | 扫罗     | 多位     | 撒下3:7   |           |      |
| 16   | 旧约犹太伦记        | 多位     | 撒下9:10  |           |      |
| 17   | 洗巴     | 多位     | 王上11:1，王上11:3 | 王上11:1,3 |      |
| 18   | 所罗门   | 700      | 300       | 王下10:1  |      |
| 20   | 耶拉篾   | 2        | 代上2:25-26 |           |      |
| 21   | 亚施他  | 2        | 代上4:5   |           |      |
| 22   | 示每     | 多位     | 代上4:27  |           |      |
| 23   | 希幔     | 多位     | 代上4:17-18|           |      |
| 24   | 米列     | 2        | 代上7:14  |           |      |
| 25   | 玛拿西   | 多位     | 1         | 代下8:8-11| 从圣经的记载看来，三位妻子似乎并不都是同时并存的 |
| 26   | 沙哈连   | 3        | 代上11:18-21|           |      |
| 27   | 罗波安   | 18       | 60        | 代下13:21|      |
| 28   | 亚比雅   | 妻子14   | 代下13:21|           |      |
| 29   | 约阿施   | 2        | 代下24:3  |           |      |

说明：凡在妻子数量一栏注明“多位”的均表示可以肯定为多妻，但数量不详。

奇怪于许多人所认为，”人若娶妻以后，见她有什么不合理的事，不喜悦她，就可以写休书交在她手中，打发她离开丈夫”，“后夫若恨恶她，写休书交在她手中，打发她离开丈夫”，《圣经后典·便西拉智训》在谈到妇女时说：“她若不听话，那就把女休了”。后人也大都作如此解释，如有的学派认为，即使妻子做坏了饭，男人也可以休她，甚至如果男人发现另一个女人更美丽，她也可以据此休妻。不过，在事实上，离婚可能并不如此轻易，因为希伯来人对婚姻尤其是第一次婚姻是相当郑重的。《圣经》说“要使你的泉源蒙福，要喜悦你幼年所娶的妻。她宛如可爱的母鹿，优美的母羚。愿她的胸怀使你时时知足，她的爱情使你常常恋爱”，“当谨守你的心，谁也不可以诡诈待幼年所娶的妻”。耶和华以色列的神说：休妻的事和以强暴待妻的人都是我所
也必须得到男方的同意。在某种情况下，女方也可提出，比如男方拒绝完婚、阳痿、无能之后，即使她再被休或守寡，前夫也不得与之复婚，在家里说话邻家能听见等外。如果丈夫休妻，必须支付给妻子应得的尊重，因为家中的一切幸福都有赖于妻子。”“如果你的妻子娇小，你要弯下腰跟她说话”[2187]。据说在希伯来，婚姻常常被称为Kiddushin，其中就包含“圣洁”的意思。因此，希伯来人虽然可以因为任何一件鸡毛蒜皮的小事就诉诸离婚，但这样轻率的做法是不受赞许的。此外，希伯来人还对离婚规定了一些限制。第一，如果一个人无端蔑视他的妻子不贞洁的话，他不但要受到刑事和民事惩罚，还将终生不可休她。第二，“若有男子遇见没有许配的处女，抓住她与她行淫被看见，这男子就要拿五十舍客勒银子给女子的父亲，因他玷污了这女子，就要娶她为妻，终生不可休她。”[1988,28-29]。第三，妻子精神失常，丈夫不得与之离婚；丈夫精神失常，不能与妻子离婚。第四，妻子的行为如果不是违反法度，从事了一些造成丑闻的活动，比如不把头部遮起而公开露面，在大街上梳妆或与各种男人交谈，当着丈夫的面责骂儿女，嗓门大，家里说话邻居能听见等外，如果丈夫休妻，必须支付给妻子应得的婚姻财产。第五，妻子被休且又嫁人之后，即使她再被休或守寡，前夫也不得与之复婚，因为“若收回她来，那地岂不是大大玷污了吗?”[1989,1]以上这些对保障婚姻关系的稳定也都有积极意义。

在希伯来，离婚一般由男方提出，但在某些特殊情况下，女方也可提出，比如男方拒绝完婚、阳痿、无力或不愿意抚养妻子，丈夫患有麻风病等，都是女方主动提出离婚的理由，只是即使在这种情况下，离婚也必须得到男方的同意。

离婚要休书，就是由丈夫出具的离婚文书，内容如《圣经·以赛亚书》记载上帝耶和华对希伯来人的话：“我休你们的母亲，休书在哪里呢?”同书《耶利米书》引耶和华的话说：“背道的以色列行淫，我为此缘故给她休书休书。”前引《圣经·申命记》也提到离婚要“写休书交在她手中”。

再嫁，在希伯来社会似乎是一件非常重大的事情，因为这是一个在其他民族一般都不会引起法律方面太多关注的问题。在《塔木德》中竟然有大量篇幅的专门讨论。从《塔木德》及其他各种记载来看，在希伯来社会，女子从一而终自属可嘉，著名女英雄犹大守寡之后，好些男人想跟她结婚，都遭到了她的拒绝，《圣经·路得记》中的拿俄米、以色列国王耶罗波安的母亲洗鲁阿，丈夫死后也都未再嫁人。但在再嫁也不是丢人的事情，《圣经》就说“妇人离开丈夫以后，可以去嫁别人”[1982,2]，前举拿俄米在其两个儿子死后主动劝其儿媳改嫁，并祝福她们“各在新夫家中得平安”[1983,4]。《圣经》和《圣经·以赛亚书》中还记载了一些再嫁的事实。其中一位叫撒拉的妇女竟然结过八次婚。非但如此，在某些情况下，再婚甚至是寡妇的一种义务和责任，只要有可能就必须努力为之，这主要表现在寡妇族内再嫁制度上。

所谓寡妇族内再嫁，是希伯来人追求家族永远存续的产物。按照这种制度，希伯来人都是上帝的选民，每一个家族的每一支都应该千秋万代永远延续。如果哪一支由于没有男性后嗣而面临断子绝孙的危险时，本家族最亲近的其他分支的男性有义务为之延续香火，而该可能断后的分支的寡妇，只要符合再嫁的各种法律规定，也有权利嫁给有义务为之延续香火的分支的男性。《圣经·申命记》第25章说：“弟兄同居，若死了一个，没有儿子，死人的妻不可出嫁外人，她丈夫的兄弟当尽弟兄的本分，娶她为妻，与她同居。妇人生的长子必归死兄的名下，免得他的名在以色列中抹掉了。那若不愿娶他哥哥的妻，他哥哥的妻就要到城门长老那里，说：‘我丈夫的兄弟不肯在以色列中兴起他哥哥的名，不给我尽弟兄的本分。’本城的长老就要召那人来问他说：‘你若愿意娶她。’他哥哥的妻就要当着长老到那人的跟前，脱了她的衣，向他身上说：‘凡不为哥哥建立家室的，都要这样待他。’“在以色列中，他的名必称为脱鞋之家。”这里所说的“就是寡妇族内再嫁。”寡妇族内再嫁起源非常古老，据说早在犹太人的祖先犹大的时候就已经存在，当时犹大为长子珥娶妻，名叫他玛。但还未生子，珥就去世。珥去世之后，他玛先是嫁给了珥的弟弟，犹大的长子俄南，俄南未几死去，他又准备嫁给珥的弟弟，俄大的三子示拉。但犹大害怕示拉也将像两个哥哥一样死去，也不想让示拉再娶他玛，遂以示拉年纪还小为借口让他玛暂时回家守寡去了。过了许久，他玛见示拉已经长大，却依然没有娶他为妻，就扮成妓女与公公犹大发生性关系，并顺利生下两个男婴，为死去的两位丈夫留下了后代。自此以降，随着时代的变迁和伦理观念的发达，寡妇改嫁的对象有所变化，比如逐渐排除了父子娶母的情形，有义务娶亡人之妻的也不仅是亲兄弟，《路得记》是《圣经》中非常有名的一篇，它所描述的是寡妇路得族内再嫁的故事，而路得再嫁的对象波阿斯就不是路得前夫的亲兄弟，而是一个“至近的亲属”[1982,20]，可能是路得前夫之父以利米勒的族兄弟，尽管如此，在亡夫无后的情况下，寡妇有义务和责任族内再嫁为
亡夫延续后代则一代一代传了下来，成为希伯来婚姻制度中卓有特色的一部分。

在希伯来社会，一般来说，再嫁并不要求特殊的程序或形式，只是如果再嫁者是夫亡再嫁的话。必须等到亡夫的丧期过去。比如希伯来国王大卫爱上了赫人乌利亚的妻子拔示巴，后来乌利亚在战场阵亡，“哀哭的日子过了”[1][2]，大卫才派人将拔示巴迎娶入宫。

综上所述，长期以来，希伯来人形成了自己独特的婚姻制度。从这套制度来看，为了保证婚姻的质量，结婚必须具备某些条件，其中基本的有两条，一是达到婚龄，男子大体为16—18岁，女子为12岁以后，一是父母之命。同时结婚也有某些法定或习惯的障碍，主要包括一定范围的亲属关系和外邦异族。缔结婚姻需要一定的程序，这些程序包括订婚和举行婚礼。订婚需要有口头或书面的契约，同时还要有男方赠送的聘礼。婚礼，一般在男方举行，但也可在女方家举行，而且比较少见。在希伯来社会的早期，婚礼可能比较简朴，后来则渐趋热闹铺张。希伯来人的婚姻形态是一夫多妻制，一个成年男子允许同时拥有多位妻妾。离婚不需要特别的理由，只要丈夫不喜欢妻子，就可以出休书将其休弃。不过，由于希伯来人对婚姻尤其是第一次婚姻相当慎重，轻率离婚并不受赞许。再嫁是允许的，不受非议的，如果亡夫无后的话，甚至再嫁是寡妻的义不容辞的责任和义务，因为通过族内再嫁可以为亡夫延续香火。再嫁不要求特殊的程序或形式，只是如果再嫁者是夫亡再嫁的话，必须等到亡夫的丧期过去。

[参考文献]

Hebrew Marriage System

YUE Chun-zhi

(School of Law, Nankai University, Tianjin 300071, China)

Abstract: In ancient Hebrew society, marriage must have two necessary conditions, namely reaching marriage age and assent of the parent. Marriage also had some prohibitions from social customs. Marriage needed certain procedures including promise of marriage and wedding. The promise of marriage needed to be oral or written contract. In the early days of Hebrew, wedding was simple, but it became more jolly and luxurious subsequently. In Hebrew society, the state of marriage is polygyny which allows an adult man to own several wives and concubines in the meantime. Divorce would not need special causes. If a man doesn't please his wife, he can put a certificate of divorce in her hand and send her out of his house. Remarriage of woman would be allowed and not been discriminated. But if a woman whose husband died doesn't have one son of her husband, she would have right to remarry with her husband's kinsman in order to have one son for her former husband.

Key words: Hebrew; marriage system; marriage; divorce; remarriage of women

[责任编辑、校对: 若漪]